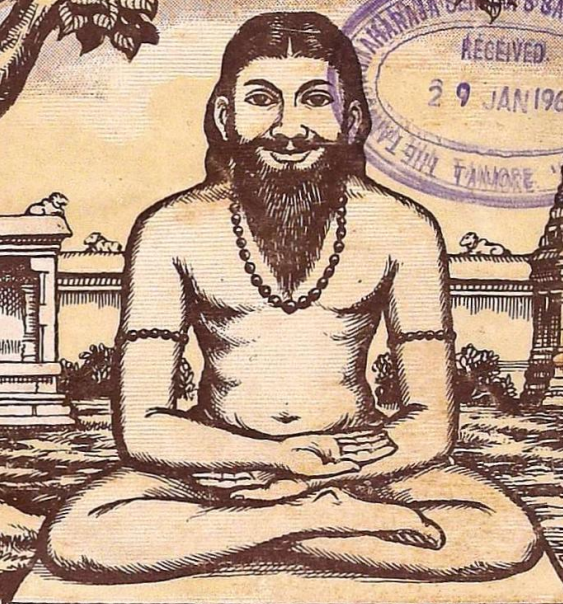


# திருமந்தீரமாநாடு மலர்

2052



2052

~ திருவாவடுதூரை ஆதீனம் ~

வெளியீடு எண் 161.

வ.  
சிவமயம்

எட்டாவது

# திருமந்திர மாநாட்டு மலர்

[சார்வரி - தை]

2052

திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதினம்

21-வது குருமகாசந்திதானம்

ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக பரமாசாரியசுவாமிகள் அவர்கள்  
கட்டளையிட்டருளியபடி

வெளியிடப்பெற்றது.

திருவாவடுதுறை ஆதினம்

1962 - ஜூவரி]

[பிலவ - மார்கழி

—  
சிவமயம்

## குருமரபு வாழ்த்து

கயிலாய பரம்பரையில் சிவஞான  
போதெந்றி காட்டும் வெண்ணென்று  
பயில்வாய்மை மெய்கண்டான் சந்ததிக்கோர்  
மெய்ஞான பானு வாகிக்  
குயிலாரும் பொழில்திருவா வடுதுறைவாழ்  
குருநமச்சி வாய தேவன்  
சயிலாதி மரபுடையோன் திருமரபு  
நீலேஷி தழைக மாதோ.

— ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானயோகிகள்.



திருக்கயிலாயபரம்பரைத் திருவாவட்டுதுறை ஆதினம்  
இருபத்தொன்றுவது குருமகாசங்கிதானம்  
ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக பரமாசாரிய சவாமிகள்

—  
விவரம்  
திருச்சிற்றம்பலம்

## பதிப்புரை

---

2052

ஸ்ரீ பஞ்சாக்கரதேசிக மூர்த்திகளின் திருவருள் துணைக் கொண்டு, அவர்கள் குருபூசைத் திருநாளாகிய மகாத்தலை நாளைஒட்டி, வழக்கம்போல் சென்ற சார்வரி ஆண்டிலும் எட்டாவது - திருமந்திர மாநாடு நடைபெற்றது.

மாநாட்டில் சொற்பொழிவாளர்கள், தம் நீண்டநாள் அனுபவத்தைக்கொண்டு வேதாகம சாத்திர தோத்திர வரம்பிலேனின்று திரட்டிய பல கருத்துக்களை, மக்களை வரும் புரிந்துகொள்ளத்தக்க எனிய இனிய நடையிலே பேசுகின்றார்கள். அக்கருத்துக்களை அனைவரும் கேட்டுத் தமது வாழ்க்கை அனுபவத்தோடு ஒட்டிப் பயன் எய்து கின்றார்கள். இந்த அனுபவத்தை மாநாட்டில் கலந்து சொள்ளாத ஏனையோரும் அடைந்து உய்யவேண்டும் என்ற கருணைநோக்காலும், ஆண்டுதோறும் எத்தனைய புதுமையான கருத்துக்கள் - சிவாருபவச் செல்வங்கள் வெளிவந்துள்ளன என்று திருமந்திர ஆராய்ச்சியின் உணர்ச்சிப்பெருக்கை அறிந்துகொள்ளும் நோக்குடனும் வழக்கம்போல் மாநாட்டுச்சொற்பொழிவுகள் அனைத்தும் தொகுத்து, மலராக வெளியிடப்பெறுகின்றது.

சைவத்துமிழ் உலகம் இந்த வெளியீட்டைப்பெற்று,  
போற்றி மகிழுமாக.

**ஸ்ரீ நமசிவாயழுர் த்திகள் தோத்திரம் :**

இருதய நாப்பன் அஞ்செழுத் துருவின்  
 இறைவனை உயிர்க்கொலை செயாமை  
 அருள்பொறி அடக்கல் பொறைதவம் வாய்மை  
 அண்பு அறிவு என்னும் எண்மலர்கொண்டு  
 ஒருமையொடு அருச்சித்திடுக என்று அடியர்க்கு  
 ஓள்ளிய தீக்கைசெய்து உணர்த்தத்  
 திருஅமர் துறைசை உறையருள் குருவாம்  
 திருநமச்சிவாயர் தாள் போற்றி.

—ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானயோகிகள்

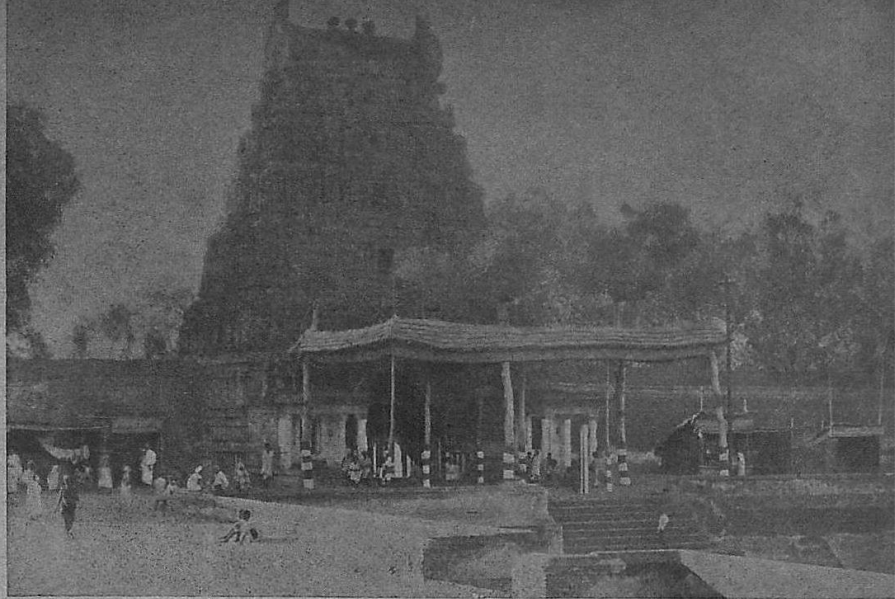
ஸ்ரீ நமசிவாயழுர்த்திகளுக்கு வணக்கம் கூறும் முறையில் ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞான யோகிகளால் பாடப்பெற்றது இச்செய்யுள். ஸ்ரீ நமசிவாயழுர்த்திகள் திருவாவடுதுறை ஆதீனத்தை இன்றைக்குச் சமார் ஐந்தாறு ஆண்டுகட்டுருள்ளர்த் தோற்றுவித்த தெய்வீக அருளாளர் ஆவர். இவர்கள் கண்ட ஆதீனம், தென்னுட்டில் பலகோடி மக்களுடைய ஞானத்தையும் சமய உணர்ச்சியையும் நன்னெறியையும் நிலைபெற்றசெய்வதற்கும் வளர்ப் பதற்கும் துணையாக இருந்துகொண்டிருக்கிறது. இவர்களால் கட்டளையிடப்பெற்ற நற்செயல்களும் இன்றுவரை நடைபெற்றுவருகின்றன.

நாட்டிலும் மக்கள் உள்ளத்திலும் எத்தனையோ மாறுபாடுகள் தோன்றினும், குரு மூர்த்திகளுடைய கட்டளையும் திட்டமும் எள்ளளவும் மாறியன அல்ல. எடுத்துக்காட்டாகத் திருமதத்தின் திருமதப்பள்ளியை மூர்த்திகள் அமைத்து, அதில் பொருத்திய நெருப்பு அணையாமல் நின்று என்றும் அடியவர்களுக்கு அமுதனிக்கவேண்டும் என அருளிய திருமொழி இன்றும் உண்மையாக இருந்துவருவது உலகம் அறிந்ததே. இந்த ஐந்தாறு ஆண்டுகளில் நிகழ்ந்த மாறுதல்களும், பஞ்சமும் எவ்வளவோ ஆயினும் இத்திரு மடத்திலும் இதன் கிளைமடங்களிலும் இன்றுவரை பசிப்பினி ஒன்று உண்டு என்பதை எவரும் அறியார். இத்திருமடம் எந்த நல்லநோக்கங்களுடன் தோன்றியதோ அந்த நோக்கங்கள் இன்றும் இங்கே நிறைவேற்றிவருகின்றன.

ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானயோகிகள், சங்கர் இராமாநுஜர் ஆகிய இவர்களுடன் வைத்து எண்ணக்கூடிய ஒருபெரிய தத்துவஞானி ஆவர்; இந்தத் திருமதத்தின் தம்பிராள்களில் ஒருவரும் ஆவர்.



ஸ்ரீ நமசிவாயழர்த்திகள்



திருவாவடுதுறை ஸ்ரீ கோமுக்தீஸ்வரர் ஆலயம்

### தலச்சிறப்புக்கள் :

சிவபெருமானுடைய ஆணையால் பசுவடிவத்தைப்பெற்ற உமாதேவியார் இந்தத் தலத்துக்கு வந்து, சிவபெருமானைப் பூசித்துப் பசுவடிவம் நிங்கப்பெற்றார். திருமூல நாயனார் மூவாயிரம் ஆண்டுகள் இத்தலத்திலே சிவயோகமிருந்து திருமந்திரமாலையை (மூவாயிரம் மந்திரங்களை) அருளிச்செய்தார். போகநாதசித்தருடைய மாணவராகிய திருமாளிகைத்தேவர், ஆசிரியருக்குத் தொண்டு செய்திருந்து அருள்பெற்று, சைவ ஸ்தாபனம் செய்து மேஜும் பல அற்புதங்கள் செய்து விளங்கினார். தாம் தவஞ்செய்தமையினால் பிற்காலத்து நவகோடிசித்தபூரம் என வழங்கப்பெறும் இங்கு நவகோடி சித்தர்கள் சிவரூணம்பெறத் தவம் செய்தனர். சைவசமயாசாரியர்கள் நாஸ்வருள் முதல்வரான ஆளுடையபின்னையார் தமது தந்தையார் யாகம் செய்யும்பொருட்டுத் தேவாரத்திருப்பதிகம்பாடி ஆயிரம்பொன் பெற்றனர். தமது கட்டளையின்படியே தேவர்கள் படர்ச்சமரங்களாக, சிவபெருமான் அம்மரநிழலில் எழுந்தருளினார். மகப்பேறு கருதி வந்து வழிபட்ட முகங்நுதமன்னருக்கு இறைவன் இதனைத் திருவாசூராகவும், தம்மைத்தியாகேசப் பெருமானங்கவும் காட்டிப் புத்திரப்பேறும் அளித்து, புத்திரத்தியாகர் என்னும் பெயருடன் வீற்றிருந்தருளினார். தருமதேவதை தம்மை வழிபட, பெருமான் அதனை இடபமாகக் கொண்டதன்றி, தம் சந்திதியில் அரசமரநிழலில் கோயில்கொண்டிருக்கும்படி அதற்கு வரமுப் தந்தார். தேவர்களும் முனிவர்களும் வேண்டிக்கொள்ள அந்த வேண்டுகோளை ஏற்றுப் பேரதியம்பலத்திலே சிவபெருமான் மகாதானாடவைம் புரிந்து அருளினார். சில முனிவர்களுக்குச் சிவநானேபதேசம் செய்தருளினார். சில அந்தணர்களுக்கு வேதத்தை அருளிச்செய்தனர். போகநாத சித்தர், நவகோடி சித்தர் முதலிய சித்தர்கள் விரும்பிய வண்ணம் அவர்களுக்கு அட்டமாசித்திகளையும் பிறவற்றையும் அருளினார். இதுபோன்ற அற்புதங்கள் பல இத்தலத்திலே நிகழ்ந்தன. சித்தர்கள் பலர் இங்கே எப்போதும் வசிக்கின்றனர் என்று ஜுதிகமும் உண்டு.



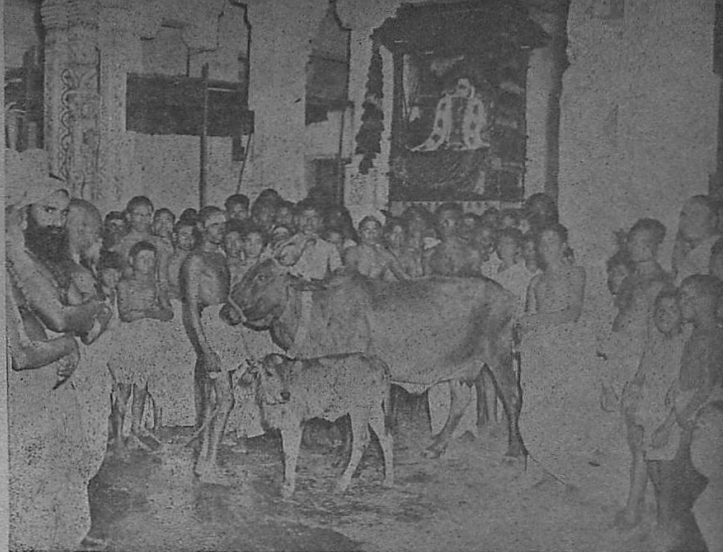
திருவாவடுதுறை ஆதின மடாலயம்

### நாட்டில் மடங்கள் :

அன்றமுதல் நாள்தோறும் நாள்தோறும் அண்ணல்  
அடியரள விறந்தபெயர் வந்தவர்கள் எல்லாம்  
சென்றுறையத் திருமடங்கள் திருமடங்கள் தோறும்  
திருவிளாக்கு அங்கு அவர்சாத்த உள்ளுடை மேற்போர்வை  
துன் நியசெந் நெலின் அடிசில் கண்ணல்நறுங் கணிகள்  
தூயஅறு சவைக்கறிநெய் தயிர்திரண்ட பால்தேன்  
நன்றிதிருப் பண்ணியந்தன் ணீரமுதம் அடைக்காய்  
நபதி ஏவலின் அமைச்சர் நாள்தோறும் நடத்த.

— ஸ்ரீ உமாபதி சிவாசாரியார்.

திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதினம் போற்றிவருகின்ற சித்தாந்த உண்மைகளை உலகிற்கு உதவியருளிய சந்தானுசாரியர்களுக்குள் நாள்காமவராய் இன்றைக்கு அறுதாறு ஆண்டுகட்குமுன் எழுந்தருளியிருந்தவர் ஸ்ரீ உமாபதி சிவாசாரிய சவாமிகள். பன்னிரண்டாம் தூற்றுண்டில் நிகழ்ந்தவரலாற்றை அடிப்படையாகக்கொண்டு அவர்கள் அருளிச்செய்த சேக்கிழார்ப்புராணாத்தில் உள்ளது இச்செய்யுள். சேக்கிழார் அருளிய பெரியபுராணம் சோழ அரசர்களின் உள்ளத்தை உருக்கிய காரணத்தால், சோழ அரசர்கள் சோழ நாட்டில் பல திருமடங்களை நிறுவினார்கள். அந்தத் திருமடங்களோல்லாம், தத்துவ ஆராய்ச்சியில் ஈடுபடுகின்ற முனிவர்கள் தங்கும் இடங்களாக ஆயின். முனிவர்கள் தாங்கள் ஆராய்ந்துகண்ட உண்மைகளையெல்லாம், தமிழ்நாட்டிற்குத் தத்துவசாத்திரங்களாகவும் சமயக்கோட்பாடுகளாகவும் வழங்கினார்கள். அவையே, நாட்டில் அரசியல் மாறுதல்களும் அமைதி இன்மையும் ஏற்பட்டகாலத்து மக்கள் மக்களாக வாழ்வதற்குப் பெரிதும் உதவிபுரிந்தன.



திருமூலதேவர் உத்ஸவம்

கயிலாயத்து ஒரு சித்தராய் நந்திதேவர் திருவருளைப்பெற்ற சிவயோகி, தலையாத் திரையாகப் பொதியமலைநூக்கி வருகிறபோது, திருவாவடுதுறைக்கு வந்து பெருமானை வழிபட்டு அருகிலுள்ள சாத்தனாரை அடைந்தார்; அங்கு இறந்து கிடந்த பசுமையில் போனுகிய மூலன் என்னும் இடையன் உடவில் புகுந்து மூலராக எழுந்தார் என்பது வரலாறு. இப்படி மூலராக எழுந்தவுடன் எஜமான் இறந்த துக்கத்தால் கதறிய பக்கள், ஆனந்த மேலீட்டினால் மோந்தன; நக்கின; கணாத்தன; துங்கிக்குதித்தன. எப்படி எப்படியோ சுந்தோஷத்தைக் காட்டிக்கொண்டன. மூலராகிய சிவயோகியும் மகிழ்வோடு பசுக்களை மேய்த்தார்; அவைகளைக் காவிரித்துறையிலே நீர் அருந்தசெய்தார்; வெயில் நேரத்தில் நிழலுள்ள இடத்தில் தங்கசெய்து பாதுகாத்தார். மாலைநேரம் வந்ததும் பசுக்கள் கன்றுகளை நினைத்துக்கொண்டே வீடுகளை நோக்கி நடத்தன. அவை தத்தம் வீடுகளை அடையும்வரை மூலரும் பின்னே தொடர்ந்து சென்றார். இப்படி மூலர் அன்ற மேற்கொண்ட பசுப்பனியும் முடிந்தது.

இப்படியாக பசுப்பனி முடிந்தபிறகு, திருவாவடுதுறையில் அரசமரத்தின்கீழ் மூவாயிரம் ஆண்டுகள் யோகத்திலிருந்து, அருந்தமிழ் மூவாயிரம் அருளினர்; திருமூலதேவநாயனுர் என்று சிறப்பிக்கப்பெற்றார். அருந்தமிழும் திருமந்தீரம் என்ற பெயருடன் திகழ்கிறது.

இத்தகைய மிகச்சிறப்போடுகூடிய திருமூலதேவநாயனாகுக்கு, பி கோமுக்தீஸ்வரர் கோயிலில் ஆண்டுதோறும் நடைபெறுகிற மகோத்ஸவ தீரண்டாந்திருநாளில், தனிச் சிறப்புச் செய்யப்பெறுகிறது. அன்றுகாலை திருவிதியலாவில் பெருமானுடன் திருமூலதேவநாயனாகும் எழுந்தருளுகிறார். அவர் மேற்கொண்ட பசுப்பனியின் நினைவாக அவருக்கு மூன்பு ஒரு பசுமாடு கன்றுடன் கொண்டுசெல்லப்பெறுகிறது. திருவஸாமுடிந்து ஆஸ்யத்தை அடைந்ததும் சந்திதியில் ஆதீன ஓதுவாலூர்த்திகளால் திருமூலர் வரலாறு வாகிக்கப்பெறுகிறது. உடனே கோழுஷை நடைபெறுகிறது. பிறகு தீபாராத்தை தரிசனம். இப்படி நிகழ்கிற திருமூலர் உத்ஸவக்காட்சி இது.

முன்றும்நாள் தலைமொழியை

திரு. தெ. போ. மீடுட்சிகந்தரம் பிள்ளை அவர்கள்

அகத்தியம் :

திரு. மீ. பா. சோமு அவர்கள்

53

பதிவலியில் வீரட்டம் எட்டு :

திரு. கி. வா. ஜகந்நாதன் அவர்கள்

59

இலிங்க புராணம் :

திருப்புகழ் திரு. தா. ப. வேங்கடசப்பிரமணியம் அவர்கள்

64

தக்கன் வேள்வி :

திரு. கே. ஆறுமுகநாவலர் அவர்கள்

68

திருவாவடுதுறை ஆதீனம்

## எட்டாவது திருமங்ஞிர மாநாட்டு நிகழ்ச்சிகள்

---

திருத்தொண்டத்தோகையில் ‘பிரான்’ எனச் சிறப்பித்துப்பேசப்பெற்றவர்கள் இருவர். ஒருவர் ‘எம்பிரான்’; அவர் திருநூனசம்பந்தர். மற்றொருவர் ‘நம்பிரான்’; அவர்தான் திருமூலதேவர். திருத்தொண்டர்கள் வரிசையில் திருமூலதேவர் பின்னவராக எண்ணப்பட்டினும் காலத்தால் எல்லாரினும் முற்பட்டவர். இவர் சிவனுவடுதன் டுறையில் சிவபோதிநீலில் அரனடி நாடெறும் சிங்தைசெப்து சிவாகமங்களைச் செந்தமிழில் ஆக்கியவர். இஷ்செந்தமிழே பன்றிரு திருமுறைகளுள் பத்தாந்திரமுறையாகிய திருமங்ஞிரமாக விளங்குகிறது.

திருமங்ஞிரம் இருக்குமிடம் தெரியாமையால் இதை யாரும் அறிந்துகொள்ள முடியவில்லை, பல ஆண்டுகள் சென்றன. தலயாத்திரையாகத் திருவாவடுதுறைக்கு வந்த ஞானசம்பந்தச்வாயிகளுக்குத்தான் திருமங்ஞிரம் இருக்குமிடம் தெரியவந்தது. மாசிலாமனியீசர் பலிபீடத்தின் அருகில்வந்ததும் செந்தமிழ்மணம் வீசுவதை அவர் உணர்ந்தார்; பலிபீடத்தின்கீழ் மறைந்துகிடந்த மந்திரத்தை எடுத்து வெளிப்படுத்தினார், இந்த நிகழ்ச்சி ஏழாம் நாற்றுண்டில் நடந்ததாகப் பெரியோர் கூறுவார்.

இப்படித் திருமங்ஞிரம் வெளிப்பட்டு ஓன்றிரண்டல்ல; சுமார் ஆயிரத்து இருநூறு ஆண்டுகளுக்குமேல் காலம் கடந்துவிட்டது. ஆயினும் இத்திருமங்ஞிரத் திருமுறை வழிபாட்டுக்கு உரியதாக இருந்துவந்ததேயன்றி, திருமுறையுள் புகுந்து ஆராய்ந்து அறிந்து அநுபவித்துப் பிறரையும் அநுபவிக்கச் செய்வார் இதுவரையில் இவ்வுலகில் அரியராகவே இருந்துவந்தனர்.

‘வளப்பில் கயிலை வழியில் வங்தேனே’ என்று தன் வரலாற்றைச் சொல்லிக் கொள்ளுகிறார் திருமூலர். ஆகவே அக்கயிலைபரம்பரையில் - மேய்கண்ட சந்தான உபதேசவழியில்வந்த அருட்குரவர் ஸ்ரீ நமசிவாயமுர்த்திகள். இத்திருவாவடுதுறை ஆதீன ஆதிகுருமூர்த்திகள் அவர்களே. அவர்களுக்குப் பின்னே, இப்போது ஞான பிடத்தில் இருபத்தொராவது குருமகாசந்திரானமாக எழுந்தருளி, அருளாட்சி செலுத்தி வருகின்றவர்கள் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிகபரமாஶாரிய சுவாமிகள். இவர்கள் திருமங்ஞிரத்தை அனைவரும் அறிந்து அநுபவித்து உய்யவேண்டும் என்ற திருவுள்ளம் கொண்டவர்கள், திருமங்ஞிரம் நாடெங்கும் பரவப் பலவகையில் இவர்கள் பணி புரிந்து வருகின்றார்கள் என்பதை இன்றைக்குச் சைவச்செந்தமிழுலகம் ஓரில் கண்டு மகிழ்கிறது; திருமங்ஞிரத்தைப் படித்து, நன்கு அறிந்து அநுபவித்தும் வருகிறது.

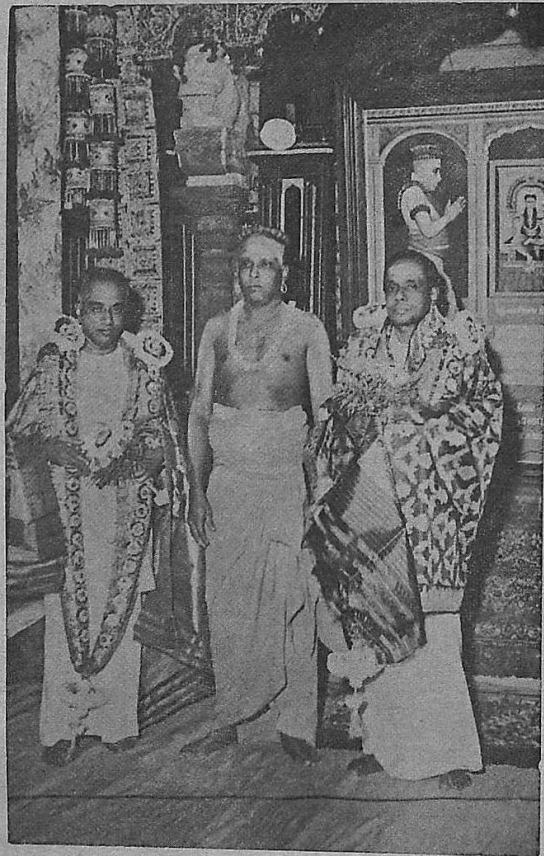
திருமங்திரப்பணிகள் பலவற்றுள்ளாடு நடத்துவதும் ஒன்றாகும். இம்மாங்கு ஆண்டுதோறும் மகரத்தலைநாட் குருபூஜையிலும் தொடக்கத்திலே முதல் முன்று நாட்களிலும் நடத்தப்படுகிறது. அதுவும் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்கள் திருமுனிபு நடந்துவருவது மிகமிகச் சிறப்புடையதோன்றும். குருமகாசங்கிதானம் அவர்களின் அருளாணைவழியின்று பேரறிஞர்கள் திருமங்திர அமுதத்தை அன்பர்கள் உளங்கொள்வாரி வழங்கி வருகிறார்கள். அந்தமுறையில் இவ்வாண்டு ஒன்பதாவது திருமங்திர மாங்கு நடைபெறுகிறது.

எட்டாவது திருமங்திர மாங்கு சென்ற சார்வரி ஆண்டு கைத்திங்கள் முதல் நாள் (14—1—1961) சனிக்கிழமை தொடங்கி முன்றாட்களிலும் மிகச்சிறப்பாக நடைபெற்றது. ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்கள் அடியார்கூட்டங்களுடன் எழுந்தருளியிருந்தார்கள். அன்பர்கள் பலரும் குழுமியிருந்தனர். ஆகீனத்துத் தேவார இசைப்புலவர்கள் திருமுறை ஒத மாங்கு தொடங்கியது.

பேராசிரியர் திரு. லெ. ப. கரு. இராமநாதன் செட்டியார் அவர்கள் மாங்குடுத் திறப்பாளராக இருந்து திறப்புரை சீகழ்த்தினார்கள். தொடக்கநாளன்று டாக்டர் திரு. T. M. P. மகாதேவன் அவர்களும், இரண்டாம்நாள் சிவபூரீ சுசான்சிவாசாரியர் அவர்களும், முன்றாம்நாள் பேராசிரியர், திரு. தே. பொ. மீனாட்சிசுந்தரம் பிள்ளை அவர்களும் தலைமை வகித்துப் பேருரை சீகழ்த்தினார்கள். அவர்கள் எல்லோருக்கும் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்கள் பொன்னுடைபோர்த்தி மலர்மாலைகுட்டி ஆசி அருளினார்கள்: புலவர்பெருமக்கள் பலரும் குறித்த தலைப்புக்களில் ஸ்ரீ, அவ்வத்தலைப்புக்களில் அடங்கியுள்ள திருமங்திரப்பாடல்களின் கருத்தை விளக்கிப் பேசினார்கள்.

எழுந்தரும் ஆண்டு திருமங்திரமாங்குடுச் சொற்பொழிவுகள் அடங்கிய மலர், திருமங்திரகட்டுரை - இரண்டாம்தங்திரம் முற்பகுதி என்ற இரண்டு வெளியீடுகளும் வழங்கப்பெற்றன.

திருச்சிற்றம்பலம்



திருமந்திரமாநாடு - தொடக்கநாள்

## தொடக்கநாள் பேருரைகள்

திறப்புரை :

ପ୍ରତିକିଳିଯାର,

**திரு. வெ. பா. கரு. இராமநாதன் செட்டியார் அவர்கள்,**  
**அண்ணமலைப்பல்கலைக்கழகம்.**

நமது பெருமதிப்பிற்கு உரிய ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ  
குருமகாசங்கிதானம் அவர்களுக்கு எனது  
வணக்கம் உரியதாரும்.

இன்று இத்திருமந்திர மாநாட்டிற்குத் தலைமை தாங்க இருக்கும் அன்பிற் சிறந்த டாக்டர் மகாதேவன் அவர்களே! அவையில் குழுமியிருக்கும் பெரியோர்களே! நமது குருமகாச்சநிதானம் அவர்களின் அருள் கட்டளைப்படி இந்த எட்டாவது திருமந்திர மாநாட்டைத் தோடாக்கிவைக்கும் பேறு எனக்குக் கிடைத்தது குறித்து நான் மிக்க மிகுஞ்சியியலைகிடுறேன்.

திருமூலர் திருமங்கிரம், தமிழ்மொழில் உள்ள ஞானநூல்களுள் முதன்மையானது; பழமையானது; பேரறிஞர்களும் பொருள் உணர்தற்கியலாத அரிய உட்கருத்துக்கள் பலவற்றை உடையது. இத்தகைய மெய்யுனர்வுக் கருத்துக்கள் எல்லாவற்றையும் கற்றேரும் மற்றேரும் நன்றாக உணர்து உய்தல்வேண்டும் என்னும் அருள் உள்ளம் கொண்ட நம்குருமகாசங்கதானம் அவர்கள் இதுவரை ஏழு திருமங்கிர மாநாடுகளைச் சிறப்புற நடத்துவித்து, இப்போது எட்டாவது மாநாடு நடைபெறச் செய்திருப்பது நாடுமூழுதும் போற்றுதற்கு உரிய நாப்பணி ஆகும். திருவாவடுதுறைத் திருக்கோபிலில் திருமங்கிர நூல் மறைந்திருந்த செய்தியை, கி. பி. எழாம் ரூற்றுண்டில் வாழ்ந்த திருஞானசம்பந்தர் அருள் உணர்வால் அறிந்து முன் வெளிப்படுத்திய சிக்குஷ்சியைக் கேள்வி பறுகின்றோம். அன்றுமுதல் திருமங்கிர நூல்

வெளிப்பட்டிருப்பினும் அந்தாற் செய்யுத் களின் அரும் பொருள்கள் பல புலனாகாமல் மறைந்து போய்விட்டன. இதனை அறிந்த நம் குருமகாசங்கிதானம் அவர்கள், அரும் பொருள்களை வெளிப்படுத்துதற்குப் பெரும் பொருட் செலவில் எட்டு ஆண்டுகளக்கத் திருமந்திர மாநாட்டை நடத்துவிப்பதையும் அதுபற்றிய மாநாட்டு மல்களையும் திரு மந்திர விளக்கம்பற்றிய பல நூல்களையும் வெளியிடச் செய்து வருவதையும் நாம் எண்ணும்போது அன்று இந்நாலை வெளிப் படுத்திய திருஞானசம்பந்தரே பொருளையும் வெளிப்படுத்த இன்று தோன்றியருளியின் ஈரோ என்ற எண்ணம் எடுக்கின்றது.

இந்த மாநாட்டில் கல்ந்துகொள்ளச்  
சிறந்த தலைவர்களும், நல்ல சொற்பொழிவா  
ளர்களும் அழைக்கப் பெற்றிருப்பது நாம்  
வரவேற்றற்றுகிறது. நம்குருமகாசங்கதானம்  
அவர்களின் கண்ணேட்டம் திருமந்திரத்தி  
நிடத்தே சென்ற நாள்முதல், திருமந்திரப்  
பெருமையும், அதைக் கற்போர்தொகையும்  
மிகவளர்ந்து கொண்டுதான் வருகின்றன.  
அண்மையில் சைவசித்தாந்த நூற்பதிப்புக்  
கழகத்தார் வெளியிட்ட திருமந்திரக் கதார்ப்  
பட்டுக் கட்டட நூல் ஒன்றுக்கு அதன்  
கட்டடச் சிறப்புக்காக நமது இந்திய  
அரசாங்கம் முதற்பரிசு வழங்கியிருக்கும்  
செய்தியையும் மிக மிகுஷ்சியிடன் இங்கே  
குறிப்பிடலாம் என்ற நினைக்கிறேன்.

திருமந்திரத்தை இயற்றியருளிய நம் திருமூலரைப் பாராட்டிப்பாடிய பெரியோர்

பலராவர். சுந்தரமூர்த்தி நாயனார், தாம் இயற்றிய திருத்தொண்டத் தொகையில், “நம்பிரான் திருமூலன் அடியார்க்கும் அடியேன்” என்று போற்றியுள்ளார். நமது திருமூலரையும், திருஞானசம்பந்தரையுமே ‘பிரான்’ என்று அவர் குறிப்பிட்டுள்ளார்; திருமூலரை நம்பிரான் என்றும், திருஞானசம்பந்தரை எம்பிரான் என்றும் அவர் கூறி யுள்ளார். பிரான் என்பதற்கு இறைவன் என்ற பொருள் உண்டு. திருஞானசம்பந்தர் இறைவனின் திருக்குமாரர் என்றுகூறும் மரபும், திருமூலர் கமிலாயத்தில் இருங்த சிவபோகிகளுள் ஒருவர் என்று கூறும் வரலாறும் இவ்விருவரையும் பிரான் என்று கூறியதற்குக் காரணங்களாகக் கருதலாம்.

அறபத்துமூன்று அடியார்களில், முதலி மூன்ஸ் ஆறு திருமூறைகளை இயற்றியிருளிய திருஞானசம்பந்தரும், திருஞாவக்கரசரும் திரு என்ற அடைமொழியுடன் சிறப்பாகப் பெயர் வழங்கப் பெறுதல்போலப் பத்தாம் திருமூறையை இயற்றியருளிய திருமூலரும் ‘திரு’ என்ற அடைமொழியுடன் பெயர் வழங்கப்பெறவது குறிப்பிடத்தக்கதாம். அறபத்துமூன்று அடியார்களில், திரு என்ற அடைமொழியுடன் பெயர் வழங்கப் பெறுவோர், இம்மூவரே அன்றி இன்னும் ஓவர் உள்ளனர். அவர்களாவர்-திருநீலகண்டர், திருஞானப்போவர், திருக்குறிப்புத்தொண்டர், திருநீலகண்ட யாழ்ப்பானர், திருநீலகண்டர் என்னும் ஓவராவர். இவர்களுள், திருநீலகண்டர், திருஞானப்போவர், திருக்குறிப்புத் தொண்டர், திருநீலகண்ட யாழ்ப்பானர் ஆகிய இங்ஙளவும் திரு என்னும் அடைமொழியுடன் பெயர் வழங்கப் பெறுதற்குக் காரணம், இவர்கள் நால்வரும் தாழ்த்தப்பட்ட வகுப்பினராதலின் இவர்களை உயர்த்துக்கு கூறுதல்வேண்டும் என்று கருதியதாக இருக்கலாம். திருநீலகண்டர் அந்தணராயினும் தாழ்த்தப்பட்ட வகுப்பினராகிய பாணாரைத் தம் உடுவிட்டில் வேதி கைப்பக்கத்தில் தங்கச்செய்து உயர்த்திய

பெருமை கருதியே இவரும் திரு என்னும் அடைமொழியுடன் பெயர் வழங்கப்பெற்றிருக்கலாம். இந்த ஓவருடைய பெயர்களும், தொண்டுகளும் சுந்தரமூர்த்தினாயன், நம்பியாண்டார் நம்பி, சேக்கிழார் ஆகியோரால் திரு என்று சிறப்பிக்கப்பெற்றிருத்தலும் குறிப்பிடத் தக்கது. பின்வந்த தாயுமானர்,

“சக்கர வர்த்தி தவராச யோகியெனும் மிக்கதிரு மூலன் அருள் மேவுநாள் எந்நாளோ”

என்று நம் திருமூலரை உள்மாரப் பாராட்டி யுள்ளார்.

மேலும், “மூலன் மரபில்வரும் மௌன குருவே” என்று தாயுமானர் கூறுவதை விருந்து திருமூலர் வழியாக வந்த ஆசிரியர் மாணவர் மரபு இருங்த செய்தியும் நமக்குத் தெரிகிறது. திருமூலருடன் கல்வி பயின்ற ஒருசாலை மாணவர் இவர் உள்பட என்மர் என்றும், திருமூலர், தாம் இயற்றிய திருமந்திரத்தின் மெய்ப்பொருளை மாலாங்கன் முதலிய தமது மாணவர்கள் எழுவருக்கு, அறிவிறுத்தினர் என்றும், அம்மாணவர்கள் எழுவரும் தனித்தனியே மட்டம் அமைத்துக் கொண்டு தம் குருநெறி பரவச்செய்தனர் என்றும் அகச்சான் றுகள் கூறும்.

நம் திருமூலர், மூலர் என்ற தம் பெயருக்கு ஏற்பக் கமய ஒழுங்குட்டகெல்லாம் மூலமாய் விளங்குபவர். மூலன் என்ற பெயர் பழைமையானது. மூல நட்சத்திரம் காரணமாக முதலில் ஒருவருக்குப் பெயர் ஆகிப் பின்பு பலருக்குப் பெயராகியதோ, வேறே என்பது ஆராய்தற்குரியது. சங்கப்புலவர் பெயர்களில் ஆலூர் மூலங்கிழார், ஜூஷர் மூலங்கிழார், மாமூலனர், மூலங்கிரே னர் ஆகிய பெயர்கள் காணப்படுகின்றன. தொல்காப்பியப் பொருளிதிகார உரையில் ஓரிடத்தில் (குத்திரம் 75) நச்சினார்க்கினியர், “யோகிகளாய் உபாயங்களால் முக்காலும் உணர்ந்த மாமூலர் முதலியோர்” என்று

எழுதி இருப்பதும் நாம் நினைத்தற்குரியது. ‘மாமரத்து அடிபில் இருக்கும் ஏகாம்பர நாதன் பெயரே மாழுலர் என்று வழங்கியது போலும்’ என்று டாக்டர் உ. வே. சாமினாத ஜூயர் எழுதியிருப்பதும் குறிப்பிடத்தக்கது. திருமூலருக்குச் சதாசிவ முனிகள் என்னும் பெயரும் உள்ளு என்ற கூறவர். “கந்தர ஆகமச் சொல்மொழிக் தானே” என்பதற் குச் “கந்தரன் ஆகமச் சொல்மொழிந்தானே” என்று பாடம் கொண்டு, இந்த அகச்சான்று காரணமாக மூலன் உடலிற் புகுவதன்முன் இவரது இயற்பெயர், சுந்தரநாதர் என்று கூறுவோரும் உள்ளனர்.

திருமந்திர நூலின் வரலாறும், இதன் ஆசிரியாகிய திருமூலதேவாங்யானின் வரலாறும் திருத்தொண்டத் தொகயுன் ஆனுடைய நம்பிகளாலும், திருத்தொண்டர் திருவந்தாதியில் நம்பியாண்டார் நம்பிகளாலும், பெரியபூராணத்துத் திருமூல நாயனார் பூராணத்தில் சேக்கிமாராலும், திருத்தொண்டர் பூராண சாரத்தில் உமாபதி சிவாச்சாரியராலும், திருவாவடுதுறைப் பூராணத்துள், துறைசை — சாமினாத்தம்பிரான் சவாமி களாலும் கூறப்பெற்றுள்ளன. மேற்கூறிய நூல்களுள் காணப்படும் வரலாற்றுப் பகுதி களுள் பெரும்பாலானவை ஒற்றுமையடையன. மேலும், பதினெண் சித்தர் நூல்கள் சிவபுற்றிலும் திருமூலரின் வரலாற்றுக் குறிப்புகள் சில காணப்படுகின்றன. இவையன்றித் திருமந்திரமாலையில், பாயிரப் பகுதியுள் வரும் குரு பாரம்பரியம், திருமூலர் வரலாறு, திருமந்திரத்தொகைசிறிப்பு, குருமடவரலாறு முதலியவற்றிலும் நாம் திருமூலர் வரலாற்றினை அறிதற்குரிய அகச்சான்றுகள் பல உள்ளன. பெரியபூராணத்துள் திருமூல நாயனார் பூராணத்தில் சேக்கிமாரால் விரிவாகக் கூறப்பட்டுள்ள வரலாற்றுக்குறிப்புகள் பல, திருமந்திரத்தின் அகச்சான்றுகள் கொண்டு அமைந்துள்ளன.

“நான் முதல் தான் கும்மலர் நற்றிரும்ந் திரமாலை”

எனச் சேக்கிமார் கூறியிருப்பதிலிருந்து இந்நூலுக்குத் திருமந்திரமாலை என்றும் பெயர் இருந்தது என்பது தெரிகின்றது.

“ஆஸன் உரைசெய்த மூவா யிரந்தமிழ்”

என்பதனால் இந்நூலுக்குத் திருமூலர் இட்டபெயர் ‘தமிழ்மூவாயிரம்’ என்பர்.

திருமந்திரப் பாடல்கள்எல்லாம் ஒரே வகையான யாப்பில் அமைந்தனவே. அவையெல்லாம் கொச்சகம் என்னும் ஒருவகையாப்பின்பாறபடும். பின்னர் வந்த நூலாசிரியர்கள், இதனைக் கலிவிருத்தம் என்று கூறவர். இடையிடைபே பலசெய்யட்கள், அந்தாதித் தொடையாகக் காணப்படுகின்றன. குறிப்பாக நான்காம் தங்கிரத்தில், பெரும்பாலான பாடல்கள், அந்தாதித் தொடையாக அமைந்துள்ளன. இவற்றை கோக்கும்பொழுது திருமந்திரநூல்மூழுதும் அந்தாதித் தொடையாகவே அமைந்திருக்க வாயோ என்ற ஒரு எண்ணமானது நமக்கு எழுகிறது. ஏனைத் திருமறைகளில் காணப்படாத சொல்கடையும் பொருள்கடையும் திருமந்திரத்தில் காணப்படுகின்றன. இக் காலத்து வழங்கப்படும் சித்தர்பாடல்களைப் போல் பல பாடல்கள் இத்திருமந்திரத்தில் உள்ளன. குருவின் உடதேசவாயிலாகவே உணருமாறு நம் சித்தர்கள் பொருள்களை மறைத்துக் கூறவர். மனிமந்திர மருக்குவாறு நூல்களில் இம்முறையைக் காணலாம்.

திருமந்திரநூல், பாயிரப் பகுதியையும், நூலின் உட்பிரிவாகிய ஓன்பது தங்கிரங்களையும், அவற்றின் உட்பிரிவாய்க் கடவுள்வாழ்ந்து முதல் சர்வவியாபிவைர உள்ள இருநூற்று முப்பத்திரண்டு அதிகாரங்களையும், அவற்றில் அடங்கிய மூவாயிரம் செய்யட்களையும் உடையது. சேக்கிமார், திருமூலங்களைப் பூராணத்தில், “ஒன்றவன் மூன் என எடுத்துப் பாடினார்” (செய்யுள்சீ) என்று கூறியிருப்பதை நாம் கோக்கும் பொழுது, இப்பாடலுக்குமுன் இப்போது

காணப்படும் ‘‘ஸுந்து கரத்தனை’’ என்று தொடர்ச்சும் விளையகர் காப்பு, எப்போது தோன்றியதோ என்னும் ஜூயம் எழுகிறது.

“ மூலன் உரைசெய்த மூவா யிரத்தமிழ் மூலன் உரைசெய்த முந்தாறு மந்திரம் மூலன் உரைசெய்த முப்பது உபதேசம் மூலன் உரைசெய்த மூன்றும் ஒன்றுமே”

என்றபடி பாடல்களின் தொகை, திருமூலர் தமிழ்த் திருமந்திரமாலை மூவாயிரமும், திருமூலர் திருமந்திரம் மூந்தாறும், திருமூலர் திருமந்திர உபதேசம் முப்பதும் ஆகும். “சாத்திரத்தில் சிறந்தது திருமந்திரம்; தோத் திரத்தில் சிறந்தது திருவாசகம்; திருமந்திரம் மொத்தம் என்னுயிரும் செய்யுட்களை படியைது; இதனை ஊன்றிக்கவனிக்கவும்” என்று வடதான் அடிகள் குறித்துள்ளார். இவ்வாறே சித்தர்கள் பலரும் குறிப்பிட வேண்டுள்ளார். திருமூலர் பெயரால் இதுவரை வெளிவந்த நூல்களும் பலவாம். அவற்றை யெல்லாம் தொகுத்துக்காணின், திருமூலர் இயற்றிய செய்யுட்கள் சுற்றேற்றுக்குறைய ஆரூயிரம் உள்ளன. எஞ்சிய இரண்டாயிரம் செய்யுட்கள் இதுவரை வெளிவரவில்லை. அவையெல்லாம் அடங்கியதாகத் திருத்த மான திருமந்திரப் பதிப்பு ஒன்று வெளிவருவதற்கு நம் குருமகாச்சிதானம் அவர்கள் ஆவன செய்தல் வேண்டும். திருமந்திரச் செய்யுட்கள் மூவாயிரம் மட்டுமே பத்தாம் திருமுறையிலே தொகுக்கப்பட்டு உள்ளன. மூலமுறையை உடலினுள் புகுந்து, ஆவடுதுதற்ப போதியின்கீழ்க் கிவைபோகத்தில் இருந்து முடிவாக அருளியவை இம்மூவாயிருமே. ஏனைய ஜூயாயிரம் செய்யுட்களையும் இதற்கு முன்னாலே திருமூலர் அருளியிருத்தல் வேண்டும். அவை, மணிமந்திர மருந்துகளையும், வாதபோக ஞானங்களையும்பற்றியன. அவையும், ஏனைய சித்தர் நூல்களும் திருமந்திரத்தின் ஆராய்ச்சிக்கு மிக இன்றியமையாதனவாம்.

“ வைத்த பரிசே வகைவகை நன்னாளின் முத்தி முடிவிது மூவா யிரத்திலே

புத்திசெய் பூர்வத்து மூவா யிரம்பொது வைத்த சிறப்புத் தருமிலை தானே ” (100)

என்னும் செய்யுளும் இங்கு நினைத்தற்கு உரியது. திருமந்திரம் எண்ணுயிரத்தில், திருமந்திரமாலை மூவாயிரம், திருமந்திரம் முந்தாறு, திருமந்திர உபதேசம் முப்பது ஆகிய மூன்றும் மும்மணிகளாய் முக்கண்களைச் சிறந்தனவாகும்.

“ திருமந்திரத்தில் வேத ஆகமக்கருத்துக் கள் பல உள்ளன என்பார். இதற்கு ஏற்ப,

“ சிந்தநதெசய்து ஆகமம் செப்பறுந் தேனே ” (73)

“ தந்திரம் ஒன்பது சார்வும் வாயிரம் சுந்தர ஆகமச் சொல்மொழிந் தானே ” (101)

“ வேதமோடாகமம் மெய்யாம் இறைவன் நால் ஒதும் பொதுவும் சிறப்புமென்று உன்னுக” (2397)

முதலியகுறிப்புகள் இருப்பதைக்காணலாம். திருமூலர், கைவ நெறியினர் எனவும், திருமந்திரம், ஞானம் முதலிய நான்கையும் பற்றிக் கூறும் நூல் எனவும் சேக்கிமார் குறிப்பிட்டுள்ளார்.

“ கைவதெறி மெய்யுணர்ந்தோர் ”

(திருமூலர், 16)

எனவும்,

“ உள்ளுணர் வரன ஞானம் முதலிய ஒருநான் குண்மை தெள்ளுதீந் தமிழால் கூறும் திருமூலர் ” (ஏயர்கோண், 409)

எனவும்,

“ நானம் முதல் நான்கும்மலர் நற்றிருமத் திரமாலை ” (திருமூலர், 26.)

எனவும் உள்ள சேக்கிமார் வாக்குக்கள் இக்கருத்துக்களைப் புலப்படுத்துவனவாகும். திருமந்திரத்தில் கூறப்படும் செய்திகளைப்

பொதுவாகச் சைவ சித்தாந்தம், யோகப் பயிற்சி என இரண்டு பெரும் பிரிவாக நினைக்கலாம் என்பர்.

இந்தக் திருமங்கிரத்தில் உள்ள ஒன்பது தந்திரங்களும் முறையே (1) நல்லொழுக்கம் (2) அறவாழ்க்கை (3) யோகப் பழக்கம் (4) மங்கிர நூட்பம் (5) சமய ஒழுக்கம் (6) குருநெறிச்றல் (7) அகப்பற உணர்வு (8) அருள் நூக்குவு (9) பேராப் பெரு வாழ்வு என்னும் பொருள்களை விளக்கு கிண்ணன என்பர். இத்திருமங்கிரம், ஒரு பெரிய கலைக்களஞ்சியமாகும். இதனை அறம் பொருள் இன்ப வீட்டுநூல், உள்நூல், உடல் நூல், உணர்வு நூல், உயிர் நூல், சிற்ப நூல், கரு நூல், மருத்துவ நூல், நாடி நூல், தவ நூல், ஒழுக்க நூல், வேத ஆகம புராண நூல், சாத்திர தோத்திரநூல், வரலாற்று நூல், மூர்த்தி தலம் தீர்த்தநூல், இல்லற துறவற இயல் நூல், விலங்கு பறவை தாவர நூல், வழக்கு நூல், சமத்துவ சமரச நூல் என்று இன்னும் பலவாருக்கச் சொல்லலாம்; சுருக்கமாகச் சொன்னால், எல்லாப்பொருளும் இதன்பால் உள் என்று கூறலாம்.

திருமூலர், பரந்த அருள் கோக்கமும் சாதி சமய வேறுபாட்டு என்னம் இல்லாத உயர்ந்த கொள்கையும் உடையவர்,

“நான்பெற்ற இன்பம்  
பெறுகிழவ் வையகம்” (85)

“ஆர்க்கும் இடுமின்  
அவிவர் என்னன்மின்” (250)

“ஓன்றே குலமும் ஒருவனே தேவனும்”  
(2104)

“ஓன்றது பேரூர் வழிஆறு அதற்கும்  
என்றது போல இருமுச் சமயமும்” (1588)

என்னும் திருமங்கிரப் பகுதிகள், இதற்குச் சான்றுகளாகும். மேலும்,

யாவர்க்கு மாம்திறை வற்கொரு பச்சிலை  
யாவர்க்கு மாம்பசு ஏக்கொரு வாயுறை  
யாவர்க்கு மாம்தங்களும் போதுறை கைப்பிடி  
யாவர்க்கு மாம்பிறங்கு இன்னுவரை தானே.  
(252)

என்னும் பகுதி, எல்லோரையும் ஒல்லும் வகையான் நல்லன செய்யத் தூண்டும் மிக அருமையான அறிவுவரையாகும்.

சிறுவர்களுக்கும் ஏற்ற முறையில் ஓளவையாரால் இயற்றப்பெற்ற நல்வழி என்னும் நூலில் உள்ள,

.. தேவர் குறஞும்  
திருதான் மறைமுடிவும்  
உவர் தமிழும்  
முனிமொழியும் - கோவை  
திருவா சகமும்  
திருஞலர் சொல்லும்  
ஒருவா சகம்ர்து உணர்”

என்னும் (ஒல்வழி 40) பாடவில் திருமங்கிரமும் குறிப்பிடப்பெற்றிருப்பதிலிருந்து அக்காலத்தில் இளையிலிருந்தே திருமங்கிரத் தைக் கற்றல்வேண்டும் என்று ஓளவையார் கருதினர் என்பது புலப்படுகின்றது. இதற் கேற்பத் திருமங்கிரத்தில் இளைஞர்களுக்கும் விளங்கக்கூடிய மிக எளிய - தெளிவான அறிவுரைகள் இருப்பது குறிப்பிடத்தக்கது. எடுத்துக்காட்டாக,

கல்லாத மூட்டரக் காணவும் ஆகாது  
கல்லாத மூடர்சொல் கேட்கக் கடன்அன்று  
கல்லாத மூடர்க்குக் கல்லாதார் நல்லராம்  
கல்லாத மூடர் கருத்தறி யாரே. (317)

என்னும் செய்யுளைக் காணலாம்.

இனி இந்தத் திருமங்கிரத்தில் அரும் பொருள் உடையனவாக உள்ள செய்யுட் களில் இரண்டைக் காண்போம்.

ஏற்றி இறக்கி இருகாலும் புரிக்கும் காற்றைப் பிடிக்கும் கணக்கறி வாரில்லை  
காற்றைப் பிடிக்கும் கணக்கறி வாராக்குக்  
காற்றை உடைக்கும் குறியது வாமே. (371)

என்னும் பாடல், பிராண்யாமம் பற்றியது. ஒருவருடைய முச்சக்காற்று முக்கிலிருந்து 12 அங்குல தூரங்கான் வெளிப்படலாம் என்றும், அவ்வாறு கணக்காக வெளி வந்தால் அவர் ரொஞ்சாலம் வாழி இயலும் என்றும், இந்தக் கருத்துக்களை உள்ள கொண்டே திருமூலர் இவ்வாறு பாடி யுள்ளார் என்றும் கூறுவர்.

சத்தியார் கோயிலில் இடம்வலம் சாதி த்தால் மத்தியா எத்தினே வாத்தியம் கேட்கலாம் தீத்தித்த சூத்தும் சிவனும் வெளிப்படும் சத்தியம் சொன்னேம் சதாநந்தி ஆலோயே.  
(730)

முச்சை இடப்பக்கமாக இழுத்து வலப் பக்கமாக விடப் பழகினால், புருவங்களின் நடு இடமாகிய நெறியில் ஓம் என்கிற ஒசையைக் கேட்கலாம் என்பது இந்தப்

பாட்டின் முதல் இரண்டு அடிகளின் கருத்தாகும்.

தீகைக்கின்ற சிந்தையுள் சிங்கங்கள் மூன்று நங்கக்கின்ற நெஞ்சன் நரிக்குட்டி நான்கு வங்கக்கின்ற நெஞ்சினாள் ஆலோக்கன் கைத்து பகைக்கின்ற நெஞ்சுக்குப் பாலிரண்ட டாரே.  
(2214)

இப்பாடலின்பொருள் நன்றாக விளங்க வில்லை. இதுபோல் பொருள் விளக்கமுறை அரியபாடல்கள் இன்னும் பல உள். இவை யெல்லாம் ஆராயப்பெறுதற்கு நம் குருமகா சங்கதானம் அவர்களின் அருள் உதவும் என்ற நம்பிக்கையோடு; ‘அன்பே சிவம்’ என்பது திருமாந்திரத்தின் உயிர்ப்பொருள் என்பதை நினைவுபடுத்தி, இம்மாநாட்டை மகிழ்ச்சியுடன் தொடங்கிவைக்கிறேன்.

ஐய மாக்கடல் ஆழ்ந்த உயிர்க்கெலாம்  
கையில் ஆமல் கம்மெனக் காட்டுவான்  
மையல் தீர்த்திரு மந்திரஞ் செப்பீய  
செய்ய பொற்றிரு மூலனைச் சிந்திப்பாம்.

—பதிப்பாச விளக்கம்.

தலைமையுரை :

Dr. திரு. T. M. P. மகாதேவன் அவர்கள், M.A., Ph.D.,

தத்துவத்துறைத்தலைவர், சென்னைப்பஸ்கலைக்கழகம்.

ஸ்ரீ - ஸ்ரீ குருமகாசங்நிதானத்திற்கு எனது நன்றி கவன்த நமஸ்காரம். இங்குக் கூடியிருக்கும் பெரியோர்களுக்கு எனது வணக்கம். ஸ்ரீ இராமநாதன் செட்டியார் அவர்கள் கடைசியாகச் சொன்ன ஒருபாட்டு லே “மத்தியானத்தில் வாத்தியம் கேட்க ஸாம்” என்று கூறினார். இது நமக்கெல்லாம் மிகப் புனிதமான ஸ்தலமாகக் கருதப்படும் திருவேணி சங்கமமாகும். அதாவது, யழுனையும் கங்கையும் அந்தர்வாசினியாகிய சரஸ்வதியும் கலக்குமிடம். இது பழம்திய நிலத்திற்கு எடுத்துக்காட்டாக இருக்கிறதென்று கூறுவார்கள். இந்த இடத்திலேயே யோகப்படியிச் செய்தால் நாடியும் நாதமும் கேட்கு மேன்று யோகிகள் கூறுவார்கள். எப்படி திருவேணி சங்கமமானது இந்துக்களாகிய நமக்குப் புனிதமீயஸ்தானமோ, போகஅனுகுணத்தைக் காட்டுகின்ற இடமோ, அது போலவே இன்று இவ்விடத்தில் மூன்று இடங்கள் - புனித தத்துவங்கள் சேர்ந்து இருக்கின்றன.

இன்று போங்கல் புண்ணிய காலம். இங்கு நாம் கூடியிருக்கின்ற கேஷத்திரமும் மிகவும் புனிதமானது. நாம் எந்த உத்தேசத்தோடு இங்கே சேர்ந்திருக்கின்றேமோ அந்த உத்தேசமோ உத்தமமானது. இந்த மூன்றும் திருவேணியாகச் சேர்ந்து நம்மை இப்பொழுது புனிதமாக்கிக்கொண்டு இருக்கிறது. போங்கல் திருநாள் நமக்கெல்லாம் மிகவும் தலைசிறந்த ஒரு திருநாள். எந்த ஒரு பரம்பொருளின் கிருபையினாலே, கருணைப்பிரவாகத்தினாலே நாம் உயிர்வாழ்ந்து கொண்டிருக்கிறேமோ, அந்தப் பரம்பொருளுக்கு நன்றி செலுத்தும் திருநாள். போங்கலுடைய தத்துவம் என்ன என்பதற்கு

ஆதாரம் தமிழ்நால்களிலே அடேகமாகக் காணக்கிடக்கின்றது. ஸ்ரீமத் பகவத்கிதையிலும் இருப்பதாக எனக்குத் தோன்றுகிறது. மூன்றுவது அத்தியாயத்திலே பக்தகோடிகளுக்கெல்லாம் கிருஷ்ணபரமாத்மா உபதேசம் செய்கின்றார்.

“ப்ரஜைகளோடுகூட யக்ஞங்களைச் சிறங்கி செய்த, நம்மைப் படைத்த பிரஜாபதி சொல்கின்றார்; இந்த யக்ஞங்களினாலே நீங்கள் மேன்மையடையாக்கல்; உங்களுக்கு வேண்டியவற்றை யக்ஞத்திலிருந்தே பெற்றுக்கொள்ளலாம். யக்ஞங்கள் மூலமாகத் தேவர்களை நீங்கள் திருப்தி செய்யுங்கள்; அப்படி திருப்தி செய்யப்பட்ட தேவர்கள் உங்களுக்கு எல்லாவற்றையும் அளிப்பார்கள்; தேவர்களினாலே அனுகாசிக்கப்பெற்ற நம்மையை நீங்கள் பகிர்ந்துகொள்ளாவிட்டால், நீங்கள் திருட்டுத்தனத்தைத்தான் ஆசிரியிப்பவர்களாக ஆவிர்கள்; யக்ஞங்களினாலே நாம் ஈஸ்வர ஆராதையைசெய்து அவனுடைய சேவத்தைப் பழக்கவேண்டும். அதுதான் புண்ணிய போஜனம் ஆகும்; நமக்காகமட்டும் நாம் சமைத்துக்கொண்டால் நாம் பாவத்தைத்தான் சாப்பிட்டவர்களாவோம்” என்று தொடங்கி, எவ்வாறு இந்த யக்ஞம் நடைபெறுகின்றது என்பதை விளக்கமாகக் கூறுகிறார் கிருஷ்ணபரமாத்மா.

அன்னத்திலிருந்து சகல பூதங்களும் உண்டாகின்றன. அன்னம் மழையிலிருந்து உண்டாகின்றது. மழை யக்ஞத்திலிருந்து உற்பவிக்கின்றது. யக்ஞம் கருமத்திலிருந்து தோன்றுகிறது. கருமத்தை நாம் மறைகளிலிருந்து தெரிந்துகொள்கிறோம். மறைகள்

அட்சரங்களிலிருந்து உண்டாகின்றது. இது தான் சக்கரம். தரும சக்கரம். இந்தத் தரும சக்கரத்தை எவன் ஒருவன் பிரவர்த் தனம் செய்யவில்லையோ அவன்தான் பாவி என்று கூறுகின்றது பகவத்கிதை.

தரும சக்கரத்தை அடிப்படையாகக் கொண்டுதான் மகாத்மா காந்தி அவர்கள் சர்க்கா என்பதை அளித்தார் என்பது யாவரும் அறிந்த விஷயம். உமவுள்ளபதும் தருமசக்கரந்தான். உழவினுலோதான் தரும சக்கரம் டைக்கிறது. ஆகையினாலோ நாம் ஆன்தமாக இருக்கின்றோம். இந்த ஆன்தம் நமக்கு எவ்வாறு கிடைக்கின்றது என்று கேட்டால், நமக்கென்றமட்டும் வாழாமல் எல் லோரூம் இன்புற்று இருக்கவேண்டுமென்ற ஆசையோடு நாம் இந்த ஒரு நாளிலாவது இருக்க முயலுவதனால்தான் நாம் ஆன்தமுடன் இருக்கிறோம். மனுஷ்யர்களாக இருக்கும் அம்மாத்திரம் அல்ல; பசக்கரும் பிராணிகளும் இன்புற்று இருக்கவேண்டும் என்ற உத்தேசத்தோடு மறநாள் மாட்டுப் பொங்கல் திருவிழாவையும் கொண்டாடுகிறோம். ஆகவே, இதைவிட புனிதமான ஒருங்கள் இருக்கமுடியாது.

இரண்டாவதாக, நாம் குழுமியிருக்கும் கேந்திரமே மிகவும் புனிதமானகேந்திரம். நமது நாய்க்கார்கள்பாடிய ஸ்தலம் இது. ஸ்ரீ நமச்சிவாயஹரத்தியின் திருமதம் இது. அவர் மரபில்வந்த இந்த தருமத்தை நமக்கெல்லாம் போதிக்கவேண்டுமென்ற ஒரே நோக்கத்தோடு இங்கு ஆட்சிபுரிந்தருளும் மகாத்மா சிவசிக்கும் ஸ்தலம் இது. திரு மூலர் கோடியுகங்கள் இங்கு வாழ்ந்து தவம் புரிந்து லோகத்தை ஆசீர்வதித்த இடம். ஆகவே இதைவிட புனிதமான இடம் - ஸ்தலம் கிடைப்பது அரிது.

முன்றாவதாக, நாம் திருமத்தீரத்தைக் குறித்துச் சிந்திப்பதற்கு ஒரு அவகாசம் இப்பொழுது நமக்குக் கிடைத்திருக்கிறது.

பிரதிவருஷமும் திருமத்தீரமாநாடு குரு அருளால் நடைபெற்று வருகிறது. இன்று எட்டாவது திருமத்தீரமாநாடு ஆரம்பமாக இருக்கின்றது. திருமத்தீரம், நூல்களுக்கெல்லாம் தலைசிறந்த தனிநூல் என்று ஸ்ரீ செட்டியார் அவர்கள் கூறினார்கள். மந்திரம் என்றாலே எதை நாம் தியானம் செய்தால் நாம் காப்பாற்றபடுவோமோ அதற்குத்தான் மந்திரம் என்று பொருள். நமக்குக் குறிக்கோள் என்னவென்றால் வீடு பெறுவது. எதைச் சிந்திப்பதினாலே நாம் வீட்டைப் பெறலாமோ - மோட்ச சாம் ராஜ்யத்தை அடையலாமோ அது மந்திரம் எனப்படுகிறது. திருமூலர் திருமத்தீரம் நாம் மோட்சம் அடைவதற்கு உயரிய ஒரு சாதனையாகும். ஆகவே இந்த மூன்றும் சேர்ந்து திருவேணியாய் அமைக்கிறுக்கிறது. ஆகவேதான் பொங்கலன்று நீங்கள் வரக் கூடுமோ; இப்பலவிட்டால் அடுத்த நாள் வரலாம் என்று கேட்டுக்கொண்டார்கள். பொங்கலன்றதான் வரவேண்டும் என்று வந்திருக்கிறேன். இந்தத் திருவேணி சங்கமத்தில் ஸ்நானம் செய்பவர்கட்டு மோட்சம் நிச்சயம் கிடைக்கும். அந்த ஸ்நானத்திலே எனக்கும் ஒருபங்கு கிடைக்கலாம் என்று என்னத்தோடுதான் இங்கு வந்திருக்கிறேன். இந்த ஒருபேற்றை அருள்கூர்ந்து அளித்ததற்காக ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சங்கிதா எத்திற்கு மீண்டும் நான் வணக்கத்தைத் தெரிவித்துக்கொள்ளுகிறேன்.”

நம்முடைய நாடு புண்ணியழுமி என்று புகம்ப்பட்டிருக்கிறது. கவாபி விவேகா னந்தர் ஒரு உபர்யாசத்திலே கூறுகின்றார் : “சந்தேகத்திற்கு இடமில்லாமல் ஒரு மனுஷ ஜீவி மோட்சத்தைப் பெறவேண்டுமானால் இந்தத் தேசத்தில் அது பிறக்குதான் ஆக வேண்டும்” என்று கூறுகின்றார். அதாவது கடைசி ஜேன்மம் இந்தத் தேசத்திலேதான் ஒரு ஜீவிக்கு ஏற்படவேண்டும். ஆகவே தான் பாரதாடு புண்ணிய பூமி என்று பறைசாற்றி இருக்கின்றார் விவேகானந்தர்.

மற்றைய துறைகளிலே வேறுபாடு இருக்கலாம் மொழிச்சண்டை இருக்கலாம். இனச் சண்டைகள் இருக்கலாம். மற்ற பூசல்களும் இருக்கலாம். ஆனால் ஆத்மிக வாழ்விலே நம் பாரதாடு ஒன்று என்பதை மறக்கக்கூடாது. இதை வற்புறுத்துவதற்காகத்தான் திருமூலதேவர் வடக்கிலிருந்து தேற்கே வந்தாகப் புராணம் கூறுகிறது. மற்ற பேதங்கள் அனேகம் இருக்கின்றன. ஆனால் பாரதாட்டின் ஆத்மா ஒன்றுதான். இமயமலை முதற்கொண்டு குமரி முனை வரையிலே ஒரே நாடு என்பதைத்தான் நம்முடைய பெரியோர்கள் ஒருமுகமாக நமக்குப் போதித்திருக்கின்றனர். இதை நாம் மறக்கவே கூடாது. ஆகவேதான் சிலாட்கஞ்சகுமுன்னால் இந்த ஆதினத்தின் சார்பிலே நடைபெற்ற சைவ சித்தாந்த மாண்டிலே நம் சித்தாந்தசைவம் வடாட்டில் விளங்கி வந்திருக்கின்றது என்று கூறினேன். வடாட்டிலேயிருந்து தென் ஞட்டிற்கு வந்தது என்று சொன்னேன் என்று தவருகப் புரிந்துகொண்டார்கள்.

சைவம் நம்முடைய டாட்டினரின் பொதுச்சொத்து. சித்தாந்தசைவம் தென் ஞட்டில் விளக்கமுற்றிருந்தது போலவே வடாட்டிலும் விளங்கிவந்திருக்கின்றது என்பதை நான் எடுத்துக்காட்டினேன். அதுபோலவே சித்தாந்தம் நம் நாட்டின் எல்லாப் பாகங்களிலும் வளர்ந்து வந்திருக்கிறது என்பதை நான் தெரிவித்துக்கொள்ள விரும்புகிறேன். வடாட்டில் நாதலோகம் நாத சித்தாந்தம் என்று கூறுகிறார்கள். இந்த சித்தாந்தத்திற்கு ஆதிகுரு பரசிவமே என்றும், ஆதிநாதர் என்றும் குறிப்பிடுகின்றார்கள். இந்த ஆதிநாதாக உள்ள பரசிவத்தைத்தான் திருமூலர் மூலன் என்று குறிப்பிடுகின்றார். ஆதிநாதரிடத்தில் பத்தி யேந்திரநாதர் இந்த உத்தம உண்மையைக் கற்றார். அவருக்குப் பிறகு கோரக்காநாதர் வந்தார். பிறகு ஜாலங்கர், மைனவுதி என்ற ஒரு அரசி, அவருடைய புத்திரர் கோபி

சந்திரன் எனப்பட்டவர்கள் துறவ பூண்டு இந்த யோகவழியைக் கடைப்பிடித்தார்கள் என்றும் கூறுகின்றார்கள். வடாட்டிலே கோரக்க நாதிகள் என்று நாத பரம்பரையிலே குறிப்பிடப்படுகிறார்கள். இந்தியிலே அதை “கான்பாட்” என்று கூறுகிறார்கள். கான்பாட் என்றால் காதுகளைத் துளைத்துக் கொண்டவர்கள் என்று பொருள், நாம் பரமிசிவத்திற்கு எவ்வாறு பெரிய அழிய குண்டலங்களை அணிவித்து மகிழ்ச்சிரே மோ அதைப்போல நாதயோகிகள் காதுகளிலே நின்ட துவாரங்களைச் செய்துகொண்டு குண்டலங்களை அணிவித்துகொள்ளுகிறார்கள். அதனாலேதான் இவர்களுக்குக் கான்பாட் என்ற பெயர் வந்தது, பரமிசிவத்தைச் சேர்த்து ஒன்பது நாதர்கள் என்று கூறுகிறார்கள். இந்த நாத சித்தாந்தம் வடாட்டிலே மிகவும் பரவியிருந்த காலம் ஒன்று உண்டு. வங்காளத்திலும், பாஞ்சாலத்திலும், காமரூபத்திலும், உட்கலத்திலும், மகாராஷ்டிரத்திலும், ராஜபுதனத்திலும் அனேக நாத யோகிகள் இருந்ததாக நாம் கேட்டிருக்கின்றேம். ஆகவே, சைவமும் யோகமும் தாங்கிரிக சாதனையும் ஆகிய இவையெல்லாம் ஒருங்குசேர்ந்து இந்த ஒரு சம்பிரதாயத்தில் நமக்கு உண்மையீடையக்காட்டியிருக்கிறது.

சமீபத்திலே ஒரு போயிவர் என்னுடன் பேசிக்கொண்டு இருந்தார். கல்வித்துறையிலேயே உயர்ந்த பதவிகளை ஆற்றி வந்தவர். அவர் கூறினார் : நான் சிறு பிள்ளையாக இருந்தபோது, இங்கிளாந்திலே கல்வியைக் கற்றுக்கொண்டிருந்த சமயம், ஒரு பொருட்காட்சிலே இங்கிலாந்தில் நடைபெற்றது. அதாவது, இந்த நூற்றுண்டின் ஆரம்பத்திலே, அந்தப் பொருட்காட்சியில் ஒரு பகுதியிலே இந்தியாட்டின் சிற்பங்களெல்லாம் வங்கிறுந்தன. அவற்றை விளக்குவாயா என்று என்னைக் கேட்டார்கள். ஆனால், எனக்கு ஒன்றும் புரியவில்லை. நான் எவ்வாறு இந்த ஒரு கஷ்டமான நிலையைத் தாங்குவேன்

என்று எண்ணிக்கொண்டிருந்தபோது, ஒரு கூலியாளாக இந்தியன் ஒருவன் காணப்பட்டான். அவனை நான் கேட்டேன், உனக்கு ஏதாவது இதுபற்றித் தெரியுமா? என்று. அவன் நீங்கள் கவலைப்பாடாதீர்கள் என்று பதில்சொன்னான். இந்தச் சிற்பங்கள், மற்று மூன்று பண்டைக்காலத்துப் போருள்கள், அவற்றின் விளக்கங்கள் எல்லாம் என்னுல் சொல்லமுடியும் என்றும் அவன் கூறினான். அப்படியானால், நீ வேலையாளாக இருக்க முடியாதே என்று எனது சங்கேதத்தைத் தெரிவித்துக்கொண்டேன். அதற்கு அவன் பதில் அளித்தான்; ஆமாம்; நான் கூலியாள் அல்ல; ராஜஸ்தாவிலே ஒரு பெரிய யோசி இருக்கின்றூர்; அவர் என்னை இங்கு அனுப்பி வைத்திருக்கின்றூர்; எதற்காக என்றால், இந்த இடங்களிலுள்ள மக்களை எவ்வாறு கடைத்தேற்றலாம் என்பதைப் பார்ப்பதற்காக. அதோடு தான் ஒரு ராஜ்யகுலத்தைச் சேர்ந்தவன் என்பதையும் கூறினான். இதிலிருந்து சித்தரீகள் இன்றும் மக்களைக் காப்பாற்றுவதற்காக இருந்துவருகிறார்கள் என்ற உண்மை தெற்றெனத் தெரியலாம்.

திருமூலதேவர் ஆகாச மார்க்கமாகக் கயிலாயத்திலிருந்து தெற்கே வந்தார் என்று சொன்னால், சரித்திர ஆசிரியர்கள் நகைப் பார்கள். இது சம்பவமா அல்லது இது ஏற்பட்டிருக்குமா என்று கேட்பார்கள். அவர் மூன்று என்பவர் தேகத்திலே புகுந்து, பிறகு தெய்வத்தின் கட்டளை இது என்று தெரிந்துகொண்டு இந்த சேந்திரத்திலே உள்ள அரசமாத்தின் அடிப்போ அமர்ந்து ஆண்டுக்கு ஒரு மாதிரமாக 3000 மஞ்சிரங்களை இயற்றினார் என்றால், சரித்திரக்காரர்கள் சிரிப்பார்கள். ஆனால் சரித்திர உண்மையைவிட உயரிய உண்மை ஒன்று இருக்கிற தென்பதை நாம் மறக்கக்கூடாது.

மூன்று நாட்களுக்கு முன்னர்தான் ஜப்பான் தேசத்திலிருந்து ஒரு பெரியவர் சென்னைக்கு வந்தார். அவருக்கு 91 வயது.

அவர் பல சால்திர நூல்களை உலகமறிய இயற்றியவர். 1949ம் வருஷத்திலும், சமீபத் திலே 51ம் வருஷத்திலும் அவரோடு மேற்கு கிழக்கு தத்துவ சால்திர மானாடுகளிலே கலங்குதொண்டேன். அவர்சென்னைக்குவந்த போது பல்கலைக்கழகத்திற்கு வந்தார். நம் மத்திய அரசாங்கம் அவருக்கு ஒருவிதமான உபத்திரவழும் கொடுக்கக்கூடாது என்றும் பேசக்கூக்கள் வேண்டாம் என்றும் அறிவித திருந்தது. அப்படியிருந்தங்கூட அவர் பேசவேண்டுமென்று வந்தார். அவர் அந்த பேச்சிலே குறிப்பிட்டார்: புத்தருடைய சரித்திரத்தை எடுத்துக்காட்டாகக் கூறி, “சரித்திர உண்மைதான் உண்மையென்று நாம் நினைக்கக்கூடாது; பூராண உண்மை இதைவிட மேலானுண்மை; பூராணத்திலே காணப்படும் செய்திகளெல்லாமே போய் என்று வாதிக்கக்கூடாது” என்று கூறினார்.

நம்முடைய சிற்றறிவைக் கொண்டு ஒருவர் மூலாயிரம் வருஷம் வாழமுடியுமா? ஆகாசமார்க்கமாகப் பறந்துவர முடியுமா? பரகாயப்பிரவேசம் செய்யமுடியுமா? என்று நாம் வாதிக்கின்றேம். ஆனால் நம்முடைய அறிவுக்கும் தாண்டி அப்பாலுள்ளதான் உண்மையை மறந்துவிடுகிறேம். பெள்ளிக் கிருஷ்டியில் பாருங்கள். இருபது வருஷங்களுக்கு முன்னாலே சந்திர மண்டலத்தை எட்டிப்பிடிக்க முடியுமா என்று பரிகிழ்திருந்த காலம். அதுமாறி இப்போது சந்திர மண்டலத்திற்கும் போவோம்; என் குரிய மண்டலத்தையுமே எட்டிப் பிடிப்போம் என்று கூறுகிறார்கள். இதைப் பார்த்து நாம் நகைப்பது கிடையாது. ஆகவே திருமூலர் ஒரு சித்த புருஷர். சித்த புருஷர்களெல்லாம் எப்பொழுதும் நித்தியர்களாக உள்ளவர்கள். அவர்கள் இருப்பதற்கான உலகம் நிலைத்து இருக்கிறது. அவர்கள் காட்டிய வழியைப் பின்பற்றினால்தான் உய்யாம் என்பதை நாம் மறந்துவிடக் கூடாது. இந்தக் திருமந்திரம் தோன்றிய இடமே மிகஅழகான இடம். வால்மிகியின்

இராமாயணத்தைப்பற்றிச் சோல்லுவார்கள் அது சோகத்திலே பிறந்தது என்று. ஒரு வெட்டனைவன் பட்சிகளைப்பார்த்து அம்பு எய்தான்; அவைகள் அடிப்பட்டு விழுந்தன; அதைப்பார்த்துச் சோகமுற்றூர் வால்பீசு; அந்தச் சோகமே சுலோகமாக மாறியது என்று கூறுவார்கள். சோகத்திலே ஆதி காவியமாகிய இராமாயணம் தோன்றியது. திருமூலர் திருமங்கிரமும் சோகத்தில்தான் தோன்றியது.

என்ன சோகம்? நானைக்கு மாட்டுப் பொங்கல்லவா? பசக்கள் அழுதுகொண்டிருந்தன. மேய்த்த இடையன் இறந்து போனான். அவனுடைய சரிரத்தைச் சுற்றிச் சுற்றி வந்து பசக்கள் அழுதுகொண்டிருந்தன. இந்தப் பசக்களுடைய துக்கத்தைப் பார்த்தார், ஆகாச மார்க்கமாக வந்து கொண்டிருந்த சிவபோகி. உடனே உள்ளத்திலிருந்து அங்பு பெருகிற்று. அன்பே சிவம் என்ற உபதேசத்தை மறக்கவில்லை. அன்புதான் சிவம் என்பதைத் தன்னுடைய வாழ்க்கையில் காட்டினார். பசக்கள் இங்கு பரிதவித்துக் கொண்டிருந்தன. அவற்றின் சோகத்தை நிவாரணம் செய்வதற்கு மூல அடைய சரிரத்தில் புகுந்துகொண்டார். இந்த சோகத்தின் காரணமாகப் பரகாயப் பிரவேசம் செய்தபோகி, இந்த லோகத்தைக் காப்பாற்ற வேண்டுமென்று பரமகருணையிலை திருமங்கிரத்தை இயற்றினார். ஆகவே, திருமங்கிரம் சோகத்தில் பிறந்த ஒரு மகாகாவியம் என்பதை நாம் மறக்கக்கூடாது.

இவ்வளவுகானும் நாம் சுகமாக இருக்கோம் - இருக்கின்றேயும் என்று என்னிடும். நம்மை நாம் அறிந்து பார்த்துக் கொண்டால், நாம் துக்கித்தர்களாக - துக்கமுற்று இருக்கோம் என்பதை ஒருவரும் மறக்கமுடியாது. எவ்வளவு சுக சாதனங்கள் மக்குக்கிடைத்திருப்பினும், எனக்குத் துக்கம் இல்லை என்று எவ்வளவுது கூறுவானா? எவ்வளவும் கூறுமாட்டான். இதைத் தான் புத்தர்பிரான் 'சர்வம் துக்கம்' என்று

பறைசாற்றினார்; எல்லாம் துக்கமயமானது என்ற ஒரு உண்மையைப் போதிமரத்தின் அடியில் கண்டார்.

போதிமரம் என்பது அரசமரம். திருமங்கிரமும் போதிமரமாகிய அரசமரத்தின் அடியில் திருமூலரால் இயற்றப்பட்டது. ஞான உதயமானது எந்த மரத்தினடியிலே ஏற்பட்டதோ அந்தமரங்கான் போதிமரம். புத்தர்பிரான் எப்படி போதிமரத்தினுடைய அடியிலே பேருண்மையைக் கண்டாரோ, அதைப்போலவே திருமூலரும் இங்குள்ள போதிமரத்தின் அடியிலேதான் புனித உண்மையைக் கண்டார். பசக்களின் சோகத்தைப் போக்குவதற்குப் பரகாயப்பிரவேசம் செய்தமகாபோகி இந்த லோகம் முழுவதும் சோகத்திலிருந்து விடுபடவேண்டுமென்ற உத்தேசத்துடன் திருமங்கிரத்தை இயற்றி னார்: ஆகவே, இந்த சேஷத்திரத்திலிருந்தே திருமங்கிரத்தின் உண்மை பரவவேண்டும். இந்த உண்மையை உணர்ந்தால் மக்கள் சுகத்தைப் பெறலாம் என்பதைக் காட்டுகின்றது இன்று துவங்கியிருக்கும் மாநாடு.

இம்மாநாட்டில் முதலாவது தினமாக இருக்கிற இன்று, திருமங்கிரத்தின் மூன்று பகுதிகளைப்பற்றி நாம் சின்திக்க ஏற்பாடு செய்யப் பெற்றிருக்கிறது. 'அன்புடைமை' 'அன்பு செய்வாரை அறிவன் சிவன்', 'கல்வி' என்ற இந்தமூன்று பகுதிகள். இந்தமூன்று பகுதிகளிலே சுகல சால்திரங்களினுடைய சாரமும் அடங்கிக் கிடக்கின்றது என்று நாம் ஒருவரு கூறலாம். திருமங்கிரத்தின் மூலமங்கிரம் அன்பே சிவம் என்றே கூறுவார். அன்பே சிவம் என்ற மங்கிரம் என்று நாம் கூறலாம். மத வேறு பாடுகள் இருக்கலாம். சமயச் சண்டைகள் கிளம்பலாம். ஆனால், அன்புதான் கடவுள் என்ற விஷயத்தில் விவாதம் ஒன்றுமிகுக்க முடியாது. இந்த அன்புதான் சிவம் என்று மக்கள் உணர்ந்தால், ஒருவரை ஒருவர் விழுதித்துக்கொள்ளமாட்டார்கள்; இம் சிக்கமாட்டார்கள். இந்த இம்சைகளுக்கும்,

இவ்விரோதங்களுக்கும், யுத்தங்களுக்கும் காரணம் என்ன என்று கேட்டால் அன்பை மறப்பதுதான். அன்புதான் உண்மை; அன்புதான் பரதத்துவம் என்று உறுதி கொண்டால் சுகம் நெக்குத் தானுகவே கிடைக்கும்.

இந்த அன்பு என்பது பிரிக்க முடியாதது. துண்டிக்கூடாதது. என்கே அன்பு துண்டிக்கப்படுகின்றதோ அன்கே அன்பு கிடையாது. எது துண்டிக்கப்படுகின்றதோ அது அன்பாக இருக்க முடியாது. கோபம், குரோதம் முதலின ஒருவரை ஒருவர் வேறுபடுத்துகின்றன. ஆனால், அன்புதான் ஒன்று சேர்க்கின்றது. நம்முடைய நாட்டிலேயே நமது துறிதிருஷ்டவசமாக இந்த உண்மையை மக்கள் மறந்துவிட்டார்கள். மறக்காவிட்டால், சில சுதாமைகள் நம் முடைய பிராந்தியத்தில் சேரவேண்டுமா, மற்றப் பிராந்தியத்தில் இருக்கலாமா என்பதைக் குறித்து ஒருவரை ஒருவர் அடித்துக் கொள்ளுவார்களா? கோபாவேசத்தோடு தூற்றுவார்களா? இந்த ஒன்றுசேர்க்கும் அன்பை நாம் மறந்துவிட்டோம். திருமூலர் நமக்குக் கொடுத்த மங்கிரம் அன்பை நாம் பெறவேண்டும் என்பதுதான்.

அன்போதான் பரதத்துவம். தைத்திரி யந்திலே அமுகான மந்திரம் இருக்கிறது. பிரிமம் தத்துவத்தை ரசமென்றும், ஆனந்த மென்றும் அந்தச் சுலோகம் கூறுகிறது. அந்தப் பரம்பொருள் ஞானரசம். இன்ப மயமானது. அன்பே வீடானது. ஜீவர்கள் ரசமயான ஆனந்தத்தை - இன்பத்தை அடைந்துதான் ஆனந்தம் பெறவிருக்கன். இந்த ஆனந்தமாய் இருக்கிற அவகாசம் இல்லாவிட்டால், எந்தப் பிராணன் ஜீவிக்க முடியும்? உயிர்வாழ முடியும் என்று கேட்கின்றது இந்தச் சுலோகம்.

இதைத்தான் பரம கருணாமுந்தியான திருமூலர் 'அன்பும் சிவமும் இரண்டு என்பர் அறிவிலார்: அன்பே சிவமாவது ஆரும்

அறிகிலார்' என்று கூறுகின்றார். ஆகவே, இந்த அன்புடைமை என்ற தலைப்பிலே காணப்படும் பெரிய உண்மை இருக்கிறதே, இதுதான் நம்மைக் காக்கும் என்பதை மறக்கக்கூடாது. எவ்வாறு நாம் இறைவைகை வழிபட வேண்டும்? அன்பினாலே என்ற சகல ஜீவாசிகளுக்கும் அறிவறுத்துகிறார். அன்புசெலுத்தினால்தான் நாம் இறைவைகை காணலாம்.

ஆர்வம் உடையவர் காண்பர் அரங்தன்னை ஈரம் உடையவர் காண்பர் இல்லையா.

என்று கூறுகின்றார். ஈரம் இல்லாவிட்டால், நாம் இறைவைகை காணமுடியாது. திருமூலருக்கே இந்தசரம் இருந்தபடியால்தான், மூலநுடைய சரிரத்தினுள்ளே புதுந்தார். ஆகையினால், நாம் இவைகளைக் காண வேண்டுமானால் -அன்பு உருவாய் இருக்கும் பரதத்துவத்தை அறிய வேண்டுமானால் அன்பு மயமாகப் பார்க்கவேண்டும்.

இந்த அன்புசெய்வாரைத்தான் சிவன் காப்பாற்றுவார். இந்த அன்பை நாம் செய்யாவிட்டால், சிலை எவ்வளவு காலம் ஆராதித்தாலும் நாம் அடைய முடியாது.

கொழுந்தன்பு செய்தகுள் கூரவஸ் ஸார்க்கு மகிழ்ந்தன்பு செய்ய மகுளது வாமே.

அழியாத - அணையாத அன்பை நாம் செலுத்தினால்தான் நாம் இறைவனுடைய அருளோப் பெறலாகும். அப்படிப்பட்ட அன்பைத்தான் இறைவன் அறிவன் என்பர். இறைவைகை அன்பினால்தான் அறியலாம் என்று திருமூலர் கூறுகிறார். இந்த அன்புத் தத்துவத்தை உணர்ந்து அதைக் கடைப்பிடிப்பதுதான் உண்மையான கல்வியாகும். சாஸ்திரத்தில் வித்தையைப் பராவித்தை, அபராவித்தை என்று இரண்டாகக் கூறுவார்கள். அபராவித்தை என்பது நாம் கற்கும் கல்வி. பராவித்தை, பரம்பொருளை உணர்வது. அபராவித்தையைக் கீழான வித்தை என்று கூறுகின்றாரேயல்லாமல் அதுவும் அவித்தை என்பதும் ஒன்றுதான்.

பரம்பொருளைப்பற்றிய வித்தை மேலானது. மற்றுது எல்லாம் அபராவித்தை என்ற பரிபாலையிலே கூறுகின்றார். ஆகவே பரம்பொருளைப் பற்றிய இந்த உயர்ந்த வித்தையைத்தான் கல்வி என்பார்கள். இதைத்தான் நாமும் அடையவேண்டும். நம்முடையதான சால்ஸிரங்க ளெல்லாம் - சமயங்களெல்லாம் இந்த ஒரு கல்வியை நாம் உயிர் வாழும்போதே கற்கவேண்டும் என்று கூறுகின்றன. ஆகவே நாம் வயது முதிர்ந்த பின்னர் பரலோகத்திலே இது பெறக்கூடியது அல்ல. இன்மையிலேயே, சிறுவர்களாக இருக்கின்றபோதே இந்த ஜென்மத்திலே நாம் அடையவேண்டிய ஒரு தனம் இது. ஆகவேதான் திருமூலர்,

நிற்கின்றபோதே நிலையுடையான்கழல்  
கற்கின்ற செய்மின்,

என்று கூறுகின்றார். நாம் இந்த உலகிலே வாழும்போதே பராவித்தையை அடைய வேண்டும். இல்லாவிட்டால் இந்த மனுஷ ஜென்மாவுக்கு அர்த்தமே கிடையாது. மக்களெல்லாம் மாக்களாகத்தான் மதிக்கப் படுவார்கள். ஆகையால்தான் உயிர் வாழும் போதே இந்தப் பராவித்தையை அடைய வேண்டும் என்பதைக் கூறுகின்றார் திரு மூலர். இதைத்தான் சுதாவித்யா அதாவது நற்கல்வி என்பார்கள். அக்கல்வியால்தான் பரசிவத்தைப் பெற்றுமுடியும்.

இந்தமுன்றையும் தெரிந்துகொண்டால் வேறு தெரிந்துகொள்ள வேண்டியதான விஷயமே இல்லை. அன்புதான் பரசிவம். அதுதான் பரதத்துவம். அந்த அன்பை நாம் எங்கும் பரவச்செய்யவேண்டும். அந்த அன்பை நாம் அனுஷ்டிக்கவும் வேண்டும். மக்களாகிய நம்முடைய நெஞ்சில் எப்போதும் ஈரம் இருக்கவேண்டும். எல்லாம் ஒன்றே என்று உணரவேண்டும். இந்த ஒருத்துவத்தை உணர்ந்துகொள்ளுவதே நற்கல்வி என்பதை நாம் நங்கு தெரிந்து கொண்டால் நமக்கு மோட்ச மார்க்கம்

கிடைக்க வேறு ஒன்றும் தேவையில்லை. ஆகவே இன்று இம்மாநாட்டின்முதலாவது நாளாக இருக்கின்ற இன்று இந்த மூன்று உபன்யாசங்களைக் கேட்க இருக்கின்றோம்.

நான் முதலில் கூறினேன், இந்த நாத சித்தாந்தம் என்பது, சித்த சித்தாந்தம் என்பது வடநாட்டிலேகூட இருந்தது என்று சொன்னேன். இந்தச் சித்த சித்தாந்தத்திலே வந்த பெரியோர்களில் கோரக்காநாதர் என்பவர் மத்தியேந்திராதருடைய சிஷ்யர் என்று கூறினேன். அவர் இயற்றிய பல நூல்கள் இருக்கின்றன. அவற்றுள் ஒன்று சித்த சித்தாந்தபத்ததி என்பது. இதிலேயார் சிவபோகி என்று பார்த்தால் - சிரேஷ்டர்களுக்கெல்லாம் சிரேஷ்டர்யார் என்றால் சில ஸ்லோகங்களிலே சிவபோகிகள்தாம் சிரேஷ்டர்கள் என்ற லட்சணத்தைக் கூறுகின்றது. இந்த லட்சணம் திருமூலருக்கும் பொருந்துவதாகும்.

கோரக்காநாதர் இயற்றிய சித்த சித்தாந்த பத்ததியில், எவன் தீமை வந்தாலும் புகழ் வந்தாலும் உதாசினாக இருக்கிறானே, எவன் சாந்தமூர்த்தியாக விளங்குகிறானே, எவன் தன்னுடைய ஆனந்த ஸ்வரூபத்தை விளக்கிக்கொண்டு காணப்படுகின்றானே, எவன் மகா ஆனந்தமயமாய் தீரானும் இருக்கின்றானே அவன் பரிபூரண பிரசன்னனாய் சித்தபோகியாக விளங்குகின்றார்; அவன் ஒன்றை நழுவிட்டாலும் அவனுக்குத் துக்கமோ சோகமோ கிடையாது; சோகம் எவனுக்கு இல்லையோ அவன் பரிபூரணானும் போகத்திலே வியக்கின்றார்; அவன் காலத் தினாலே கட்டுப்படமாட்டான்; அவன் சித்திய ஸ்ரீசிசய ஆனந்தத்திலே இருப்பான் என்று எடுத்துக்காட்டுகின்றார். அதுபோல் இன்றும் திருமூலர் அருள்புரிந்துகொண்டே இருக்கின்றார் என்பதை மறவாமல் நாம் இந்த மாநாடு பிரயோஜனப்படுவகையில் நடக்கவேண்டுமெனப் பிரார்த்தித்து என் உரையை முடித்துக்கொள்ளுகிறேன்.

'அன்புடையை'

ஆதீன மகாவித்துவான்,  
திரு. ச. தண்டாபாணி தேசிகர் அவர்கள்,  
அன்னுமலைப்பல்கலைக்கழகம்.

ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசுநிதானம் அவர் கனுடைய திருவடிகளுக்கு வனக்கம் தெரி வித்துக்கொண்டு இட்ட அருளாணையைத் திருவருள் துணைக்கொண்டு இனிதுமுடிக் கும் கடமைப்பாட்டில் ஹேரே இறங்கிவிடு கிறேன். இப்பொழுது உலகத்தில் குரியன் உதிக்கிறுன். குரியனுடைய வெப்பமான கிரணங்கள் ஆங்காங்கே மூலைமுடுக்குகளில் இருக்கும் செடி கொடிகளையும், எல்லா ஜீவராசிகளையும் வளர்த்துக்கொண்டுதான் வருகின்றன. குரியனுடைய கிரணத்தைக் கொண்டு எல்லா உயிர்களும் ஒளியைப் பெறுகின்றன. அதுபோலவே சிவகுரியன் பரநாதவெளியில் தன்னந்தனியாய் தனக்கு ஓப்புயர்வற்ற கிலையில் பேரொளிப்பிம்பாய் விளங்கிக்கொண்டுவருகிறுன்.

சிவகுரியனுடைய அருள்ஜோதியைப் பற்றி வடனாட்டில் இருக்கின்ற கோரக்க சந்தானமாகிய சித்த சந்தானம் என்ன, தென்னாட்டில் இருந்த திருமூல தேவரைத் தொடர்ந்து எட்டு சித்தசந்தானம் என்ன, எல்லாக் சித்தசந்தானங்களும் ஒரேமுடிவை உடையனவாக அமைந்திருப்பதைக் காண் கிறேம். சிவகுரியனுடைய ஒரு ஒளியைப் பெற்று அங்கங்கே இருக்கும் இட-வாழ்வு கனுக்கு ஏற்றவாறு ஓரளவு ஜீவராசிகள் வேறுபாடு அடைந்தாலுங்கூட, முடிந்த பயனைத் தருகின்ற வகையில் எல்லாம் ஒன்றாகவே அமைக்கிறுக்கின்றன. அதனாலே இந்தக் தென்னாட்டிலே திருமூல் எழுங் தருளி வந்து, என்மர் சித்தசந்தானத்தை சிறுவி, அதன்வாயிலாகச் சித்த சந்தானம் என்பதனுடைய மந்திரமும் தந்திரமுமாய இந்தஜூல் வித்தைகளோடு அமைந்து விடக்

கூடாதே என்று அதனது அடிப்படையாக ஓராவு மக்களைத் தன்வழிபடுத்துதற்குப் பயன்படுத்திக்கொண்டாலுங்கூட, அதனால் 'அங்பு' என்ற இக்குணம் நமக்கு என்றும் உடைமையாகியது.

இப்பொழுது அங்பு அங்பு என்ற ஒன்று எல்லா மக்களிடத்திலும் எளிமையில் பேசப்படுகின்றது. எல்லா மக்களும் ஒருவரையாருவர் கண்டபோது ஏதோ ஒருவிதமான தொடர்புபற்றி அங்பு செய்கிறார்கள். அந்த அங்பு விளைகின்ற இடம் எது என்று நாம் ஊன்றிப் பார்ப்போ மானால், எங்கே நமக்குவிருப்பமானது சிக்கிறதோ அங்கேதான் அங்பு விளைகிறது. எந்தப் பொருளால் நாம் விரும்பப்படுகிறோமா அந்தப் பொருளில் அங்பு கொள்ளுகிறேம். ஆகவே, அங்பு விளையும் இடமாக இருப்பது விருப்பம்.

விருப்பம் என்ற ஒன்று எவ்வாறு உண்டாகிறது என்று ஆழந்து ணோக்கினால் நமக்கு இன்பாந்தரக்கூடிய பொருளைதுவோ நமக்கு இன்பமான பொருள் எதுவோ அங்கேதான் நமக்கு விருப்பம் சிக்கின்றது. தொடர்பே இல்லாத ஒன்றில் விருப்பம் சிக்கவது இல்லை. ஆகவே, விருப்பமென்ற ஒன்று நமக்கு இன்பம்பயக்கக்கூடியதான் ஒன்றிலிடத்தில்தான் உண்டாகிறது. அங்பு அதற்கு சிலைக்களானுயிருக்கும் விருப்பம், அவ்விருப்பத்திற்குக் காரணமான இனிமை ஆகிய மூன்றும் ஒருசேர ஒத்திட்டுத்திகழும் போது நமக்கு இன்பம் தரக்கூடிய பொருள் எது என்ற ஆய்வு நமக்கு அவசியமாகிறது. தேவை ஏற்பட்டிப்பனர் ஒன்றைப்பற்றி ஊன்றிணோக்குகின்ற திறம் மக்களிடத்திலே

வளருகிறது. அப்படி ஞோக்குகின்றபோது, இனிமை என்ற ஒன்று எங்கே இருக்கிறது? எது உண்மையான இன்பப் பொருள்? என்ற ஆய்வு பிறக்கத்தான் வேண்டும் ஓவ் வோருவனுக்கும். அப்பொழுதுதான் உலகத்திலேயுள்ள இனிமை எல்லாவற்றையும் தம் மனத்தாசிலேபிட்டு, அனுபவமென்ற உரைகல்லால் நன்கு உரைத்து, இதுதான் உண்மையான இன்பம் என்று ஆய்வு முடிவுக்கட்டத் தொடங்குவான். அப்படித் தொடங்குகிறபோது, அப்பாசுவாமிகளிடம் போய், ‘நீங்கள் ஆண்டில் முதியவர்கள்; அனுபவத்தில் சிறந்தவர்கள்; எல்லச்சமய நூறுக்கங்களையும் சென்று பார்த்து வந்த வர்கள்; ஆகையால், எது உண்மையான இன்பப் பொருள்? எது உண்மையான அன்பு செலுத்தக்கூடிய பொருள்? என்று எங்களுக்கு அறிவிக்கவேண்டும்’ என்று விண்ணப்பித்துக்கொண்டால், அந்தப் பெருமான் நம்மை அழைத்துக்கொண்டு சென்று எது உண்மையான, இனிப்பான பொருள் என்று காட்டத் தொடங்குவார்.

அவர் வயது வந்தவர், அனுபவத்திலே சிறந்தவர், உபதேசியாக இருக்க வல்லமை வாய்ந்த பெரிபார் ஆகையால் அவர்கள் விளக்குவார்கள். ‘நீயரை இனிமையென்று எண்ணுகிறுய்? எதை இன்பம் என்று எண்ணுகிறுய் என எதிர் வினாவார்.

வினாவப்பட்ட அவ்வொருவன் எனக்கு இன்பம் என்பது என்னைப் பெற்ற தாயும் தந்தையுந்தான் என்று சொல்வான். அப்பொழுது அவர், ‘அவர்கள் உன்னிடத்தில் விருப்பம் உடையவர்களாக இருப்பதற்குக் காரணம் என்ன என்று எண்ணுகிறுய்? என்று கேட்பார். அப்பொழுது என்ன பதில் சொல்ல முடியும்? தாயும் தந்தையும் ஏதோ தொண்டிலை எதிர்பார்த்து - வாய்ப் பினை எதிர்பார்த்து அடியேனிடத்தில் அந்பு கொள்கிறார்கள் என்று சொல்ல சேரிடும். ஆகவே, இப்படி உலகத்திலே காணப்படும் உண்மைப் பொருள்கள் எல்லாவற்றையும்

ஓவ்வொன்றுக் கூட இனிமையான பொருளை ஒன்று ஆராய்ந்துகொண்டே சென்றால், கடைசியாக என்னைவிட எனக்கு மிகவும் இன்பமான பொருள் இல்லை என்ற முடிவு வரும்.

என்னைவிட இன்பமான பொருளில்லை என்ற முடிவுக்கு வந்தபோது சுவாமிகள் விளக்கி அருளுவார்கள். ‘தம்பி! ஸேயே உனக்கு இன்பமான பொருள் என்றால், நீ இருக்கின்ற ஸிலைவுறபாடுகள் எவ்வளவை என்று தெரியுமா? ஒன்றும் தெரியாமலே ஆணவமலத்தில் நீ ஆழந்து செயலற்று, கேவலசிலையில் இருக்கும்போது, உனக்கு நீ இன்பம் என்று உணரக்கூடிய ஆற்றல் உடையவாக இருக்கிறுமா? அல்லது, அந்த இன்பத்தை உடையவன்என்ற அறிவாவது உனக்கு உண்டாகமுடியுமா? கேவலசிலையில் ஆழந்து கிடக்கும்பொழுது அல்லது எடுப்பாரும் பிடிப்பாரும் இருந்து, எல்லா உலகியல் இன்பங்களையும் அனுபவித்துக் கொண்டே உண்மை இன்பத்தை அனுபவிக்கமுடியும் என்ற ஆற்றல் உடையவா? என்று வினாவார். அப்பொழுதுதான் நமக்குக் கேவலசிலையிலும்சரி, அல்லது சகல ஸிலைலும் சரி, நம்முடைய இன்பத்தை உணர்ந்துகொள்ள வாய்ப்பு இல்லையே என்று என்னிப் பார்ப்போம். நமக்கு உண்மையான இன்பம் எது என்று தேட விருப்பம் ஏற்படும். அந்பு உண்டாகும். அந்த அன்பைத்தான், எங்கும் விளங்குகிற பெருமானுகைய அந்தப் பொருளிடத்தில் செலுத்தவேண்டுமென்று அவர் சொல்வார்.

அந்பு என்பதுபற்றி இப்பொழுது எங்கெங்கோ கருவிநூல்களின் கருத்துக் கள் சில நம் மனக்கணமுன் நிற்கத்தான் செய்யும். அங்புடைமைக்கு வரையறை செய்யப் படுந்த பரிமேலழகர், அன்பாவது என்ன? என்று மிக எளிமையாகச் சொல்லி விட்டார்கள். அன்பாவது தொடர்புடையாரிடத்து - காதலுடையாரிடத்து உண்டாதல் என உலகியல்சிலையில் வைத்துச்சொன்னார்.

தொடர்பு உடையார் என்றால் அண்ணன் தம்பி, அக்காள், தங்கை, தாய், தகப்பன் ஆவர். நம்மிடத்தில் தொடர்புடையவர் களிடத்தில் மனக்கசிவ இருக்கும் தன்மை தான் அன்பு என்று அவர்கொண்ட இலக்கணத்திற்கேற்ப வரையறை கூறிப்போந்தார்.

திருமூலர் சொல்லும் அன்பு அந்த அன்பு அல்ல. ஆனால், எங்கோ கிடங்கநம்மை இங்கே ஏற்றிவைத்தது, நாயைச் சிவிகைமேல் ஏற்றிவைத்ததுபோல், ஆணவமலமாகிய சேற்றளவுஞ்சிக்கிடந்த நம்மைக்கைதூக்கிவிட்டு, தனு கரண புவன போகங்களோக் கொடுத்து, அதனேடு சிறிது அறிவு விளக்கத்தையும் கொடுத்து உலாவிட்ட பரம்பொருள் செய்த உபகாரத்தை எண்ணும்போது நமக்கு அவருடைய இடைப்பீடு இல்லாத, என்றும் மாருத ஈடுபாட்டிலே அன்பு பிறக்கின்றது. அந்த அன்பேதான் திருமூலதேவரால் ‘அன்புடைமை’ என்ற தலைப்பில் அறிவிக்கப்படும் அன்பு. ஆகவே, அன்பு எழுத்தால் ஒன்றாக இருந்தாலும், வரைவு இலக்கணத்தால் ஒன்றாக இருந்தாலும், செலுத்தப்படும் இடத்தின் சிறுமையும் இழிவும் நோக்கி அந்த அன்பு ஏற்றத் தாழ்வு உடையதாய் இருக்கிறது. இந்த அன்பை இறைவனிடத்தில் செலுத்துகின்ற பொழுது இறைவன் அந்த அன்பினாலேயே வெளிப்படுகிறார்.

அன்பினது இலக்கணத்தை என்ன என்று நாம் எப்படி அறிவுது? உலகியல் கவிஞராக, உலகியலிலிருந்து ஞான இயலுக்கு உயர்த்தக்கூடிய பெருமானாக இருக்கும் திருவள்ளுவரிடத்தில் சென்று அன்பை அறிய முடியுமா என்றால், தலைவரி காய்ச் சல் வருமானால் கண்ணீர் விடுகிறாயே, அது தான் அன்பு வெளிப்படும் உபாயம் என்பார். அதாவது, ‘அன்பிற்கும் உண்டோ அடைக்கும் தாழ்; ஆர்வலர் புன்கண்ணீர் பூசல் தரும்’ என்று சுருக்கமாகச் சொல்லி விடுவார். அதுபோல், ஆண்டவனிடத்தில்

அன்பு செலுத்தும்போது, அந்த அன்பை நாம் அறிவுது எப்படி? அதற்கும் நாயன் மார்களிடம், சமயாசாரியர்களிடம் சென்ற அதற்குரிய அளவுகோல் எது என்று கேட்க வேண்டும். அவர்கள் சொல்லுவார்கள்: ‘காதலாகிக் கசிந்து கண்ணீர் மல்சி’ என்று மூன்று நிலைகளைச் சொல்வார்கள். இறைவு நுடைய பெருமையை எண்ணி, அவன் செய்த பரோமபகாரத்தை எண்ணித்தொடர்பு கொள்ளும்போது நம்மை அறியாமல் மெய் சிரிக்கும்; மயிரிக்காலில் வியர்வை அரும்பும்; கண்களிலிருந்து ஆனந்தக் கண்ணீர் தாரையாக வழிய ஆரம்பிக்கும்; இந்த மூன்று நிலைகளும் யாருக்கு உள்தாகிறதோ அவர்களுக்கு அதற்குமேல் வாய் திற்ந்து பேசத் தொடங்கினால், இறைவன் புகழைப் பாடத் தொடங்கினால் நாத்தழுதழுக்கும்; குரல்வளை விமிமும். இப்படி, அன்புலையையாரிடத்திலே காண்கிறேனோ அவர்தாம் உண்மையில் இறை அன்பினை உணர்ந்தவர் என்று சொல்லுவார்கள். ஆகவே, உலகியல் அன்பு எதோ கொண்டும் கொடுத்தும் நமக்குக் குடிவழியாக உரிமையுடைய பெண்டு பிள்ளைகளிடத்தில் செலுத்தப்படுவதாக இருக்கின்றது. இதைவிட இறைவனிடத்தில் செலுத்தப்படும் அன்பு உயர்ந்த அன்பாக இருக்க, உயர்ந்த அன்பை அறியக் கூடியிருந்தால், காதலாதலும், கசிதலும், கண்ணீர் மல்குதலும், உடல் நம்மையும் அறியாமல் அடியற்ற மரம்போல் கீழே விழுந்து வணங்குதலும், சிவனடியார்களை - சிவகுருநாதனைக் கண்டவுடனே நாம் யார்? நம் முடைய தகுதி என்ன? நம்முடைய நிலை என்ன? அந்தஸ்து என்ன? என்று எண்ணிப் பார்க்காமல், அடியற்ற மரம்போல் விழுந்து வணங்குதல் ஆசிய இவைதாம் உண்மையான இறை அன்பு பூண்டவருடைய அன்பினை அறிந்துகொள்ளக்கூடிய வாயில்கள் என்று சமயாசாரியப் பெருந்தகை நமக்கு அறிவிக்கும்.

இங்கிலையிலுள்ள அன்பு எத்தனைவகைப் படும்? அன்பின் தரம் என்ன? என்பதைப்

பற்றியும் நமது பெருமக்கள் சொல்லாமல் இல்லை. அது மட்டுமல்ல, ‘அன்பே சிவம்’ என்றும், ‘அன்பு சிவம் – என்று இரண்டு என்பார் அறிவிளார்’ என்றும் உடன்பாட்டு வாயிலாகவும், எதிர்மௌல வாயிலாகவும் அன்புதான் சிவம் என்று ஏதோ சித்திரம் போலத் திருமூலதேவர் தேரிவித்துவிட்டாலும்கூட, பின்னே சந்தாலசாரியரப்பரையிலே வந்தவர்கள் - நமது சைவசித்தாந்த சாஸ்திரங்களை அருளிச்செய்தவர்கள், அன்பு என்பது உயிர்ப்பொருளின் குணமென்றும், சிவம் என்பது உயிர்ப்பொருள்கள் பல வற்றையும் தான் ஆட்டுத்தி ஆளக்கடிய இறைமை என்றும் சொல்கிறார்கள். ஆக, இறையாகிய பொருள் அன்பாகிய குணமே ஆகிவிட முடியுமா? குணத்திற்கும் குணிக்கும் உள்ள ஒற்றுமைதான் என்ன? என்றெல்லாம் ஆழ்ந்த ஆய்வுரையை என்னிப்பார்த்திருக்கின்றார்கள். அப்பொழுதுதான் ஞானசாரியப் பெருந்தகையாராகிய ஒருவர் சொல்லுகிறார் “யாரேனும் அன்பு சேயின் அங்கே வெளிப்படும் கான்” என்று. யாராயிருந்தாலும்சரி, சாதியால் சமயத்தால் குணத்தால் உடலால் வேறுபட்டவர்களாயிருந்தாலும்சரி, உலகியல் கண்கொண்டு நோக்குவாரும் நோக்குக் அங்ஙனமின்றித் தீவிரம் அதிதீவிரம் முதலிய நால்வகையான பரிபக்குவும் உடையவர்கள் கோக்கினாலும் சரி இப்படியாக எந்தசிலையில் உள்ளவர்கள் அன்பு செய்தாலும் அங்கே வெளிப்பட்டு அருளுவர் என்பது. அன்பே கருவியாக இருந்து, ஆண்டவளை வெளிப்படுத்தச் செய்கிறது என்று கருவிக்கும் காரியத்துக்குமின்ஸ் இயைபுற்றி எண்ணுக என்று ஞானசாஸ்திரம் உணர்த்துகிறது.

இந்த சிலையிலே “அன்பே சிவமாய் அமர்ந்திருப்பாரே” என்றவாறு அன்பை உடையவனுகிய ஆன்மா, அன்பாகிய கருவியைக்கொண்டு ஆண்டவளை அறிகின்றான் என்றில்லாமல், அன்பேதான் சிவமாக விளங்குகிறது என்று எண்ணிவிடுமானால்,

அந்த ஒரு சிலையிலே நம்முடைய அனுபுதிச் செல்வர்கள் சிவயோகியர்கள் ஒருபோதும் சொல்லிவைக்கவே இல்லை. என்? இந்தக் திருமந்திரத்திற்குத் துணைசெய்வன எனைய திருமுறைகளும் அவற்றின்வழியே வந்த சந்தாலசாரியப் பரம்பரையில் வந்த ஞானசாஸ்திரங்களுமே. சாவியைவைத்துவிட்டுப் பூட்டைத் திறக்க முற்பட முடியாது. ஆகவே, அன்பும் சிவமும் ஒன்றுதான்; அப்படி அறிந்தபின்பு அன்பே சிவமாய் அமர்ந்திருப்பாரே. அப்படியே இருக்கும் அனுபுதிசிலையினை முடிவாகக் காட்டியது திருமந்திரம். இதைத்தான் ஞான நால்கள் நமக்கு எடுத்துக்காட்டுகின்றன.

வேறொரு மந்திரத்திற்குச் செல்லலாம். குரபதுமன் யாரும் செய்யமுடியாத ஒரு யாகத்தைச் செய்தான். கள்ளைப்போன்று எல்லோரையும் மயக்கி, தான் மயங்காது இருப்பவள் தாயாகிய மாயை. அவள், தன் மூன்று பிள்ளைகளையும் அழைத்து, அசரர் குலத்தை ஈடேற்றுவதற்காக ஆட்சித்திறம் வேண்டுமென்று சொல்லி, அதற்குரிய விதி முறைகளையும் உபாயங்களையும் சொல்லிக் கொடுத்தாள். அவள் சொல்லிக்கொடுத்த வட்டே, அவனுடைய ஆணையின்வழி, எங்கோ பெரிய சமுத்திரத்தின் மத்தியிலே ஆயிரம் போசனை மத்தியிலே யாகசாலை அமைத்தார்கள் மூன்றுபேர்களும். அவரவர் களுடைய சிலைக்கு ஏற்ப, கடுமையாக யாகம் செய்தார்கள். குரபதுமனுக்கு ஆயிரத் தெட்டு அண்டங்களையும் தான் ஒருவனே இருந்து அரசாள வேண்டுமென்ற பேராசை. அதற்குப் பெருமயற்சி வேண்டும். முயற்சி என்ன? யாகத்தீவை வளர்த்து, யாகத் தீயின்வாயிலாக இறைவனை வரவழைத்து அவரிடத்திலே எல்லா வரங்களையும் நாம் பெற்றுக்கொள்ள வேண்டுமென்பதே.

யாகத் தீயியங்களை மாயை சிருஷ்டித் துக்கொடுத்தாள். அந்தனை பொருள்களையும்

யாகம் செய்தாய்விட்டது. அந்த யாகப் பொருள்களால் இறைவன்வரவில்லை. சரீரத் தைத் துணையாகக்கொண்டு பேரரசாக வர வேண்டுமென்று எண்ணுகின்றன. ஆகையால், சதைகளை அறுத்து, எலும்பையெல்லாம் வெட்டி யாகம் செய்ய, அதன்பிறகு இறைவன் வெளிவர்து, அவனுக்கு ஆயிரத் தெட்டு அண்டங்களையும் அரசானும்படி யான ஒரு வரத்தைக் கொடுத்தார். இப்படி எலும்பையெல்லாம் வெட்டி, கடுமையான பெரிய கோரயக்ஞுத்தைச் சூரபதுமன் நடத்தினான். அவன் நெஞ்சில் தடவிப்பார்த்தால் கொஞ்சங்கூட ஈரம் என்பதே இல்லை; அந்பு என்பதும் இல்லை. அந்பு என்பதை விட்டுவிட்டு, ஆண்டவன் இந்த யாககருமா விற்காக வந்து கூவி கொடுக்கக் கடமைப் பட்டவன் என்று சூரபதுமன் எண்ணி னன். அங்கே உன்மையான அந்பு இல்லை. இந்தக் கந்தப்பான வரலாற்றை மனதில் வைத்துக்கொண்டுதான் சொல்லுகிறூர்.

என்பே விற்கா இறைச்சி அறுத்திட்டுப் போன்போல் கனமில் பொரிய வறுப்பிலும் என்பது அப்படிப்பட்ட அழகான பகுதி யாகும். அபஸ்மார யாகமாகச் சூரபதுமன் போன்றவர்கள் அங்பு இல்லாதபடி யாகம் செய்கிறார்கள். அவி உணவாகச் சுதையை அறுத்து அங்கே யக்ஞுத்தில் இடுகிறூன். செருப்பு போன்போல் எரிகிறது. அதில் அறுத்து இட்டான். அதில் தசைநார்கூடப் பொரிந்து போகும்படியாக வறுபடுகிறது. இந்தப்பாடல் அடிகள் இரண்டும் நமக்குச் சூரபதுமன் அங்பில்லாமல் செய்த அந்த யாகத்தை சிலைப்பட்டுகிறது.

அன்போடு உருகி அகங்குழவார்க் கண்ணி என்போல் மணியினை எழ்தலன்ன ஒதே.

\* ஆடம்பரமான யாகத்திலே எல்லாம் இருந்தும் அன்பு என்றாறுபொருள் இல்லை. இயற்கையொளியுள்ள, எங்கும் சிறைந்த மணியாசிய இறைமணியை - சிவமணியை என்ம் எப்தவேண்டுமானால், தன்மையே ஒரு லட்சியமாகக் கொள்ள வேண்டும் என்று திருமூலர் காட்டுகிறார். தன்னை ஒரு லட்சியமாக, தான் அடைந்த சிலைக்குத் தக்கவாறு எடுத்துக்காட்டி, அந்த சிலையில் கொஞ்சம் கொஞ்சமாகத் தூக்கிச்செல்லுவதே சித்தமரபு. அன்போடு மனம் குழையவேண்டும். புறச்சுழலில் போர்த்திருக்கும் போர்வைகளை நாம் களையவேண்டும். பொருமை, கொல்லாமை முதலியைவகளினுலே மனம் கல்லைக்காட்டிலும் மிக இறகிவிடுகின்றது. அதைக் குழைக்கவேண்டுமானால் அந்பு என்ற ஒன்றுதான் குழைக்க இயலும். ஆண்டவன் நமக்கு உடலையும் உலகையும் தந்து, இவற்றில் உலவிவந்து இன்பங்களைத் துய்க்க வாய்ப்பு அளித்திருக்கிறார் என்று எண்ணும்போதுதான் அங்பு உண்டாகும். அதைத்தான் இங்கு 'அன்போடு உருகி அகம் குழைவார்க்கு அன்றி என்போல் மணியினை எய்தவொன்னுதே' என்கிறார்.

இப்படி இறைவன் அன்பினுலே அகம் குழைத்து அடையத்தக்கவன்; அதுமுற்றிய சிலையில் அன்பேசிவமாகஅமர்த்திருப்பதைக் காணுகின்றோம் என்ற இம்முடியைத்தான் திருமூலர் முடிந்த முடிபாக - திருமந்திரத் தின் மூலமாக நமக்கு அருளுகிறார் என்ற தெரிவித்துக்கொண்டு அமைகின்றேன்.

தானெனு காலங்க சயம்புவென் ஹேத்தினும்  
வானெனு காலம் வழித்துணை யாய்நிற்கும்  
தெனெனு பால்திகழ் கொன்றை அணிசிவன்  
தானெனு வண்ணம்மன் அன்பில்நின் ருணே.

-திருமூலர்.

'அன்புசெய்வாரை அறிவன் சிவன்'

### செய்யு சானவொசாரியார் அவர்கள், பழந்.

கருணைக் கடலாகிய மகாசங்நிதானம் அவர்களுடையக் கருணை என்றும் நம்மாட்டு இடையரூது பெருசி வருதலால் இன்று நாம் இங்கே கூடி அவர்களது உள்ளத்தில் எழுகின்ற எழுச்சியின் பயனாக, அதற்கு ஒரு சிறந்த கருவியாக இந்தத் திருமந்திரச் சிந்தனைகளை வைத்து, இதன்வாயிலாகச் சிந்தனை செல்வதாக என்று, அந்நெறியிலே பல ஆண்டுகளாக நம்மைச் செலுத்திவரு சின்ற மகாசங்நிதானம் அவர்கள் இவ்வாண் டிலும் நம்முடைய சிந்தனைக்கு அரிய பொருளாய், சிந்தனைக்குரிய பொருள் ஆதல்நாலே, சிந்திக்க முயலுக என்ற திருவள்ளத்துக் கருணைப் பேருக்கிடைலே இம்மாநாட்டிலே நாமெல்லாம் கூடி இந்த அரிய கருத்துக்களைச் சிந்திக்கும் பேறுடையவர்களாக இன்று இருக்கிறோம்.

இப்போக்கிலே ஒருப்பட்டுச் செல்கிற நாம், இங்கே அன்பினுடைய இயல்பினை எடுத்து முன்னே புலப்படுத்தி, அந்த நெறி யிலே நின்று, அன்பு நம்பிடத்திலே வளருமாறு முயன்றால் பலன்தருவார் யாரென்று சொல்கிற கேள்வி நம்மாட்டு எழும். ஏதே னும் பயனை நோக்காமல் பிரவர்த்திப்பவன் உலகத்திலே இல்லை என்பது நியதம் ஆதலாலே, அப்படி அன்பு செய்தால் நாமே அவரைச் சென்று அடைவதா? அவரே நம்மை வந்து அடைவாரா? நாம் செய்கிற அன்பை நாமே பிரகாசப்படுத்திக்கொள்ளுவதா? அல்லது அவர் அதனை அறிந்து பயன்தருவாரா? என்ற ஒன்றுக்கு, 'அன்பு செய்வாரை அறிவன் சிவன்' என்று இப்படி அன்புடைமைக்கு இலக்கணம் கொடுத்து, அப்படி அன்பு செய்வாராயின் அவரைச் சிவன் அறிவார் என்ற கருத்து சிந்தனைக்கு

உரியதாக அமைந்தது ஆதல்நாலே அந்தப் போக்கிலே இங்கே அமைந்து கிடக்கும் திருமந்திரங்களிலே சிலவற்றை சினைவுக்குக் கொண்டுவந்து அந்தக் கருத்தினையும் நாம் சிந்திப்போம்.

அன்பினுடைய ஒரு இலக்கணத்தைக் கூறியபோது, நாம்கு எடுத்துக்காட்டுக்கள் மீளவும் ஒருமுறை நம்முடைய சினைவுக்குக் கொண்டுவரத் தக்கவை. அன்பு என்று சொல்கிற ஒன்று, அறிவுடைப் பொருளி விடத்து ஸ்கழும் ஸ்கழுச்சி விசேஷம், அறி வுடைப் பொருளுக்கேயன்றி அறிவில்லாத பொருளின்பால் சிகழ்ச்சி ஸ்கழுச்சியன்று. அறிவுடைப் பொருள்கள், அறிவு இல்லாத பொருள்கள் என உலகத்தில் பொருள்கள் இரண்டு வகைப்படும். அறிவுடைப் பொருள் இரண்டு வகைப்படும். ஒன்று - அறிவித்துவல் அறிந்துகொள்ளும் தன்மை; இரண்டு - அறிவிக்கவேண்டாது ஆராய்ந்து அறிந்துகொள்ளக்கூடிய உயிர்களுக்கு அறியுமாறு நெறிப்பட நிறுத்தி அறிவிப்பது. பொருள்களை அறியத்தலைப்பட்டபோது பதி, பசு, பாசம் என்ற சைவசித்தாந்தப் பரிபாவை யினாலே நாம் புலப்படுத்தினால், அது அந்த எல்லைக்குள் ணே உட்பட்டவர்க்கட்கு அன்றி பரிபாவையாயிருக்கும் சொல்லை மற்றவர் எளிதில் விளங்கிக்கொள்ளுதல் இயலாது.

இங்கே அறிவித்தால் அறிந்துகொள்கிற உயிருக்கும் அறிவிக்கும் தன்மையுடைய அந்த இறைவனுக்குந்தான் அன்பு என்று சொல்கிறதாயிருக்கிற ஒன்று தலைப்படுவதற்கு வாய்ப்பு உடைய பொருளாகும். இரண்டு இடத்திலும் அந்த அன்பு தலைப்படுமாயின் அந்த இரண்டும் ஒருசொல்லால்

வழங்கப்படாமல் மிகநுண்ணிய நுட்பமான வேற்றுமையோடு விளங்கிவிடும். தனக்கு உயர்ந்தார்மாட்டுச் செய்வதும், இமின்தார் மாட்டுச் செய்வதுமான வேறுபாட்டினால் அது அன்பு எனவும் அருள் எனவும்படும். நாம் கம்மினும் மேலான பொருளிடத்தில் வைப்பது அன்பு எனவும், ஒப்பற்ற பரம் போருள் தன்னினும் கீழான பொருள்களாகிய நம்மிடம்-வைப்பதற்கு அருள் எனவும்படும். அன்பு என்று சொல்லுவது பிழையாகாது. மிகநுண்ணி ஆராய்ப்படின் நாம் ஒப்புயர்வற்ற ஒரு தலைவனிடத்திலே வைக்கும் ஒரு விசேஷ விருப்பத்திற்கு அன்பு என்றும், ஒப்புயர்வற்ற தலைவன் நம்மாட்டு வைப்பதற்கு அருள் என்றும் சொல்லப்படும்.

அன்பும் அருளுமாகிய இந்த இரண்டும் பயன் கோக்காமலே செய்வதும், பயன் கோக்கிச் செய்வதும் என இரண்டு வகைப் படும். நாம் செலுத்துகிற அன்பெல்லாம் பயன் கோக்கி எழுவது, இறைவனிடத்தில் எழுகிறதாயிருக்கின்ற அந்த அருள் என்ற ஒன்று, இறைவனிடத்திலிருந்து பிரிக்க முடியாததாக இருக்கும் குணவிசேஷம். ஆன்மாக்களாகிய நம்மிடத்தில் அறிவு தலைப்படுதலே அரிதாக இருத்தலிலே அன்பு தலைப்படுதலே என்பது அத்துணை சுபைம் அல்ல, மற்றும் அறிவுதலைப்படுதலே தட்டாக இருக்கும்போது அன்பு தலைப்படுதல் என்பதும் சலபம் அன்று.

பரமேசுவரனுடைய அறிவோ தடைப் படாத பேரறிவு. ஆதலினாலே அனுதீயே அமலனுகிய அறிவின் அவன் ஆதலினாலே, அவருடையஅருள் எப்போதும்தலைப்படும். நம்முடைய அறிவு ஆணவாதி மலங்களால் தடைப்பட்டிருந்தலால், அன்பு தலைப்படுவ தற்கு அடிலீலாகிய அறிவு தலைப்படுதலே இப்பொழுது அரிதாக இருக்கிறது. அறிவு தலைப்பட்டபின் நமக்கு அன்புதலைப்படும். ஆகவே, முதலிலே அறிவு தலைப்படுவற்றி

இங்கு நாம் விளைவுகூர்தல்வேண்டும். அறிவு தலைப்பட்டபின்புதான் அன்பு எழும்.

நாமெல்லாம் அறிவுடைப் பொருளே, ஆனால், நம்முடைய இந்த அறிவானது, ஆணவாதி மலங்களினால் மறைக்கப்பட வேண்டும் அறிவு. சிவபெருமான் அறிவோ அனுதீயே அமலனுகிய அறிவு. நாம் மலங்களாகிய நம்மிடம்-வைப்பதற்கு அருள் எனவும்படும். அன்பு என்று சொல்லுவது பிழையாகாது. மிகநுண்ணி ஆராய்ப்படின் நாம் ஒப்புயர்வற்ற ஒரு தலைவனிடத்திலே வைக்கும் ஒரு விசேஷ விருப்பத்திற்கு அன்பு என்றும், ஒப்புயர்வற்ற தலைவன் நம்மாட்டு வைப்பதற்கு அருள் என்றும் சொல்லப்படும்.

அன்பும் அருளுமாகிய இந்த இரண்டும் பயன் கோக்காமலே செய்வதும், பயன் கோக்கிச் செய்வதும் என இரண்டு வகைப் படும். நாம் செலுத்துகிற அன்பெல்லாம் பயன் கோக்கி எழுவது, இறைவனிடத்தில் எழுகிறதாயிருக்கின்ற அந்த அருள் என்ற ஒன்று, இறைவனிடத்திலிருந்து பிரிக்க முடியாததாக இருக்கும் குணவிசேஷம். ஆன்மாக்களாகிய நம்மிடத்தில் அறிவு தலைப்படுதலே அரிதாக இருத்தலிலே அன்பு தலைப்படுதலே என்பது அத்துணை சுபைம் அல்ல, மற்றும் அறிவுதலைப்படுதலே தட்டாக இருக்கும்போது அன்பு தலைப்படுதல் என்பதும் சலபம் அன்று.

அறிவு அறியாமையில் கட்டுண்டுகிடக் கிறது. ஆதலினாலே நமக்கு அறிவு விளங்க வேண்டும். அறிவு உண்டாகவேண்டும் என்பதல்ல. அறிவு வெளிப்படவேண்டும் என்பது. எப்போதுமே இல்லாத ஒன்று உண்டாகவில்லை என்பது அறிஞர் உலகம் கண்ட முடிபு. ‘உள்ளது சிறத்தல்’ என்ற முறையில் நமக்கு உள்ள அறிவு மலத்தினால்

தடைப்பட்டிருப்பதால் அறிவுவிளங்குமாறு நாம் முயற்சிக்கவேண்டும். ஆனால், அது நம்முடைய பிரயத்தனத்தில் ஆவது இல்லை. நம்முடைய இந்த அறிவு அறியாமையில் கட்டுண்டிருக்கிறது. எவருடைய அறிவு ஆணவாதி மலங்களினாலே கட்டுப்பட வில்லையோ அத்தகையவர்தான் ஆணவாதி மலங்களில் கட்டுண்டு இருக்கும் உயிர் கருக்கு மலாவிர்த்தி செய்யக் கடமைப் பட்டவர். அவர் எல்லா உயிர்களுடைய மல சம்பந்தத்திற்குக் காரண காரியங்களை அறிகிறவராக இருக்கவேண்டும். மறைக்கப் படாத அறிவு ஆதலால் நன்றாக அறிகிறவர். சர்வசக்திமான். அவர் மிகப்பெருக்கருணை உடையவர். அவருக்குப் பேசப்படுகின்ற இலக்கணம் மூன்று. பேரிவு, பேராற்றல், பெருங்கருணை. இந்த மூன்று குணங்களும் அவருக்கு இருக்கும் காரணத்தால் அவர் படைப்பாதி தொழில்களைச் செய்கிறார்.

படைப்பாதி தொழில்களைச் செய்கிறார் என்பதற்குத் தாத்பரயம் என்ன? மாயை என்ற மூலப்பொருளிலிருந்து மாயாகாரியம் ஆகிய தனு, கரண, புவன போகங்களைத் தோற்றுவித்து ஆன்மாக்களை இசைவித்தார். அதுதான் சிருஷ்டி. அத்தனையும் குறியத்தி விருந்து தோன்றுவதில்லை. உள்ள பொருள் கள், துணைப்பொருள்களோடு ஆன்மாக்க ளைக் கூட்டுவித்தல் அடுத்து, போக போக்கியங்களில் ஆழ்ந்து, அவற்றினுடைய பயன் இன்மை தெரியும்வரையில் போக்கியப் பொருளில் உள்ளதாக இருக்கும் நிலைபேறு இல்லாத தன்மையை நம் அறியவொட்டாது அங்கு அதிலே பரமசகம் இருக்கிறது என்று என்னி ஆழ்ந்துவிடுதல். அப்படி அழங்கியபோது நமக்கு வரும் அனுபவத்தினால் நமக்கு உவர்ப்பு வாராமல் செய்து, அதிலிருந்து மீட்பித்தல். இந்தச் செயல்களை யெல்லாம் இறைவன் செய்கிறான். அப்படி

இறைவன் செய்யாதுபோனால், இந்த உயிர் களுக்குத் தனு, கரண, புவன போகத்தின் தொடர்புகள் உண்டாகமாட்டாது.

இகற்கப்பால் வேறொரு அபாரமான சக்தி இருக்கிறது. அதுதான் கருணை என்று சொல்லப்படுவது. இப்படி என்னில்கோடி காலமாக, இன்னது என்று காலவரையறைக் கப்படாதது அந்தக்கருணை, நாம் வினைகளை அனுபவிக்கும்பொழுது நம்முடைய அறியாமை நீங்காது. ‘மேலைக்கு வித்துமாகி’ என்றார். முன்னின அனுபவிக்க மேல்வினை தொடர்க்குத் தொடர்க்கும். அப்படியானால், அதற்கு ஏதேனும் உபாயம் உண்டா? கருமம் ஒழியவேண்டுமாயின் அது எதிலே பிருந்து விளைகிறது என்பதைத் தெரிந்து கொண்டால் அந்த விளைவைத் தடுக்கலாம். நான் செய்தேன் பிறர் செய்தார் என்னும் போது யான்னின் முனைப்பு நீங்கவேண்டும். முளைப்புத் தவிர்ப்பதுதான் உய்வதற்கு வழி யாகும். முனைப்பு எப்படி நீங்கும்? உலகத் திலே நம்முடைய பிரயத்தனம் இல்லாமல் இறைவன் உலகத்திலே ஒன்றுயும் வேறுயும் உடனுயும் நிற்கிறார். அவருடைய கல்பத்துள்ளமையை இந்த உலகத்தில் வைக்காமற் போனால் இந்த உலகம் நிலைபெற்றாட்டாது. அவர் உடனுக இருந்தால்லாமல் இந்த உயிர்கள் ஒன்றினையும் அனுபவிக்கமாட்டா. அவர் வேறொரு இருந்தால்லாமல் அனுபவம் நமக்குச் சித்திக்காது. நிலைத்தல், அறிதல், அனுபவித்தல் என்ற இந்த மூன்றுவித செயல்களுக்கு இறைவன் இந்த உலகோடு ஒன்றுயும் வேறுயும் உடனுயும் நிற்கிறார். திருநானசம்பந்தர்,

அறுஞ்முதல் ஓன்றுய்திரு  
பெண் ஆண் குணம் மூன்றுய்...  
வேறுய்வடன் ஆலூன் இடம்  
விழிமிமியி ஸையே

என்ற கூறி, ஒன்றுதல் வேறுதல் உடனதல் இந்த மூன்றும் நிலைத்தல், அறிதல், அனுபவித்தல் என்று சொல்கிற மூன்றுக்காகஅவர் உடன் நிற்கிறார் என்றுசொல்கிறார். இப்படி

இருக்கிறதிலேயிருந்து இந்த உலகத்தைப் படைக்கிற ஆதிகாலத்திலே மூர்த்தி, தலம், தீர்த்தம் இவைகளை அமைத்திருக்கின்றார் என்று தணிகைப்பறாணத்தில் கச்சியப்ப சிவாசாரியார் எடுத்துக்காட்டியிருக்கிறார். அப்படி எந்த இடத்தில் மிகுதியாக இந்தக் கலப்பும், அதை முயன்று காணச் சந்தர்ப்ப மும் நிறைந்திருக்கிறதோ அத்தேசத்திற்குப் புண்ணிய தேசம் என்று பெயர். இதை உணர்ந்த சேக்கிமார்ச்சவாயிகள்,

மாதவழிசெய்த தென்தீசை

என்றாலினார்கள். இதுபோன்ற சிவஞான சித்தியாரிலும், இப்படிப்பட்ட கலப்பை முயன்று காண்பதற்கு வாய்ப்பான தேசம் புண்ணியதேசம் என்று கூறினார். முயன்று காணச் சந்தர்ப்பம் உடைய தேசமும், காணச் சந்தர்ப்பமில்லாத தேசமும் உண்டு. எல்லாத் தேசங்களிலும் கலப்பு இல்லாமல் இராது. எல்லாத் தேசங்களிலும் பொருள்களிலே சில நுட்பப்பொருள்கள் உள்ளன. அதைப் பெற முயன்று சில இடங்களிலே வியர்த்தமாகப் போய்கிடும். உமிகுத்திக்கை வருந்துவார் போல. எங்கே எப்பொருளைச் சுலபமாகப் பெறலாமோ அந்த இடத்திலே அதைத் காண முயலுவோம். எங்கேயிருந்து அதைத் கண்டு எடுக்க முடியும்? கலப்பு எல்லா இடங்களிலும் எல்லாப்பொருள்களி லும் உண்டு என்பது உலகநூல் வல்லுங்கண்ட ஒரு உண்மை. எங்கேயும் அந்தப் பரமேசவருடைய விளக்கம் உண்டு. ஆகுல், முயன்று காண்பதற்குச் சந்தர்ப்பம் உடைய தேசம் இந்தத் தேசம். ஆகையால் இதற்குப் புண்ணியபூமி என்று பெயர்.

இந்த இடத்திலே எப்படி விளக்குகிறார் என்று சொல்லுகிற ஒன்றை முயன்று காணுமாறு, மிக முயன்று காணுமாறு, மிக மிக அரிதில் முயன்று காணுமாறு என்று சொல்கிற இந்த மூன்று உவமை களில் வைத்து எடுத்துக்காட்டி. அதை நமக்குப் புலப்படுத்துகின்றார்கள். பாலில்

நெய்போல, விறகினிடத்து நெருப்பைக் காண்பதுபோல, அப்படி இந்த நாட்டிலே பரமேசவரன் முயன்றவர்களுக்குப் புலப் படக்கிடு வாய்ப்பிலே அவர் அமைக்கிறுக்கிறார். உயிரும் அறிவுடையது. சிவன் அறிவுடையவர்; ஆற்றல் உடையவர்; கருணையுடையவர். ஆதலாலே அவருடைய ஆணைக்குட்பட்டு இந்த உலகம் முயன்று காண்பதற்கு உரிய வாய்ப்பாக அமைந்தது.

எந்தப்பேறு முயன்றுகாண இயலாதோ அது பேறு அல்ல. எது சுலபமாக அடையக் கூடியதாக இருக்குமோ அதை அடைவதில் பயன் இல்லை. இந்த இரண்டு உண்மைகளை மனதில் நாம் வாங்கிக் கொள்ள வேண்டும். முயற்சியின்றி காணக்கூடும் என்றால், அது பயனற்றது. முயன்றாலும் காணமுடியாது என்றால் அந்தப் பொருள் இல்லாததே. அது இருக்குமானால் முயற்சித்துக் காணச் சந்தர்ப்பம் இருக்கவேண்டும். அது இவ்வளவிட்டால், அந்தப்பொருளுடைய இருத்தல் அவசியம் இல்லாதது. ஆகையால்தான்,

முயன்றவர் அருள்பெறும் முதுகுன் றம்  
என்று பேசப்பட்டிருக்கிறது.

முயன்றவர்கள் அந்த அருளைப் பெறு மாறு அந்தப்பொருள் அமைந்திருக்கிறது ஆகையால் முயன்று காணவேண்டுமாயின், அறிகிறபொருளைவிட அறியத்தலைப்படுகிற பொருள் வலியுடைய பொருளாக இருக்க வேண்டும். வலிமையுடைய ஒரு பொருள், வலிமையில் இயிந்த பொருளாக, அறிவு இருக்கும் உரிமையோக்கி பேராற்றலுடைய பொருள் சிறிய பொருளின் மேல் இருக்கும் கருணையால் தன்னை அறிவிக்கிறது. அப்படி அறிவிக்கிற செயல்கள் பஞ்சகிருத்தியம், அதுமட்டுமல்ல; அவர் உலகத்தில் வைத்திருக்கும் கலப்பும், முயன்று காணுதற்கு அவருடைய அருள்விளக்கமும் இருத்தலே. முயன்று காண உரிமையுடையது இந்த உயிர். ஆகையால், இந்த உயிர் இப்படி முயன்று காணவேண்டும். இப்படிப்பட்ட

கடமைப்பாடு வாய்ந்திருக்கும் இந்த உயிர் இந்த நாள்வரையில் என்னதான் செய்தது? என்றதொரு கேள்வி ஏழாம். எந்தநாள் இறைவற்கு ஞானம் என்பது அமைந்தது? அவர் ஆற்றல் உடையவராக எப்பொழுது ஆனார்? அவருக்குக் கருணை விளைந்தநாள் எது? என்றால் நாம் சொல்லமுடியாது. எப்பொழுதமுதல் அவர் நம்மை ஆளத் தொடங்கினார் என்றும் சொல்லமுடியாது. “உருத் தெரியாக் காலத்தே உள்புகுஞ்சு” என்றதுபோல அவர் பலகாலமாக, ஆரம்ப மில்லாத காலங்தொட்டு, எத்தனையோழுறை திருத்தித் திருத்தி இப்படிப்பட்ட அரிய செயலை, பயன் கோக்காமலே செய்து வருகிறார். இப்படி அவர் செய்துவந்தும், நீ என்னசெய்தாய்? என்றால் இதுவரை நான் செய்த செயலைச் சொல்லுவேன் என்கிறார் திருமூலதேவர்.

இகழ்ந்ததும் பெற்றதும் ஈசன் அறியும்.

நான் எவ்வளவுதாரம் அந்த அரிய செயலை இகழ்ந்ததுவிட்டேன். என்பதும், நான் அதிலே என்ன பிரயோஜனத்தை அடைந்தேன் என்பதும் கூறத்தெரியாது. சொல்லத் தெரிகிறந்தால், நான் தவறு செய்யமாட்டேன். எனினப்பறி எனக்குத் தெரியாது என்று சொல்கிற தோஷம்வரும். நான் இதுவரை இகழ்ந்ததும் பெற்றதும் ஈசன் அறியும். இதுவரையில் எனக்குத் தெரியாது. சென்ற காலத்தின் செய்கையில் ஒருசிறிது அறிவேண்டில்லாது, முன் பிறப்புக்களில் எண்ணில்கோடி காலமாக, எனக்குத் தெரியாமல் இகழ்ந்ததை நான் அறியேன் என்று சொல்லுகிறார்.

இப்படிப்பட்ட பரமேஸ்வரன் ஒருவன் இருக்கவும், அவன் அங்கீகரித்துக்கொண்டு வரவும், ஒருசிறிதும் அதிலிருந்து நாம் பயன் பெறுமல் இகழ்ந்ததும், ஏதேனும் சிலைபெறு இல்லாத பொருளைப் பெற்றதும் என்னால் வரையறை செய்யப்படுபவை அல்ல. ‘எழையேன் நான் பண்டு இகழ்ந்தவாரே’ என்று

சொல்லுகின்ற குறிப்பை சினைவு கூர்ந்தால், ‘அவ்வளவு பெரிய கருணையைப் பொருட்ட படுத்தாது நான் அப்படி வியர்த்தமாக ஆக்கினேனே’ என்று சொல்லுவது விவரங்கும். ‘வினே எனக்குத் தரவேண்டி’ என்று உமாபதி சிவச்சாரியார் சொல்லியருளுகின்றார். ஒருபோக்கியதையும் இல்லாத எனக்குத் தரவேண்டி என்று சொல்லுகிறார். இப்படி இருப்பதினாலேயே எப்படிப்பட்டவருக்கு அவன் அருள்பரிகிறுன் என்று திருமூலர் கூறத்தொடங்கி,

உகந்தருள் செயத்தும் உத்தமநாதன் கொழுந்தன்பு செய்தருள் கூவல்லார்க்கு

என்று எடுத்துச் சொல்கிறார். காலத்தை ஏன் வினாக்க வேண்டும்; விரைந்து செல்லும் என்று சொல்வார்போல, கொழுந்து அன்பு செய்து அருள்கூரவல்லார்க்கு – கொழுந்துபோல் வளர்க்கும் அன்புசெய்து, அவர் அருள்கூருமாறு முயல வல்லார்க்கு; உகந்தருள் செய்திடும்-அந்தச் சிவன், உத்தமநாதன், அந்த உத்தமநாதன் உகந்து அருள் செய்திடும். யாருக்கு? கொழுந்தன்புசெய்து அருள்கூரவல்லார்க்கு என்று சொல்கிறார். இவன் செய்கிற அன்பிடுவே அருள்கூர்தலை உடையது. கூர்தல்-இங்கே வெளிப்படுதல்; சிறத்தல். அது சிறப்பதற்கும், சிலைபேருக உள்ளுக்கு இருந்தும், அது நமக்கு வெளிப்படுவதற்கு என்ன வழி? ‘கொழுந்தன்புசெய்க’ என்று சொல்கிறார். நம்முடைய அன்பு தினைக்குமாயின், அவருடைய அருளும் மேன்மேலும் தினைக்கும் என்று காட்டுகிறார். ‘கொழுந்தன்பு’ என்று சொல்கிறது நான் மிககிட ஜ்வாடியான சொல். ‘அன்புசெய்க’ என்று கூறி! அன்பு ‘இன்னேசெய்க’ என்று கூறி, அதன் பிறகு, ‘கொழுந்தன்புசெய்க’ என்று கூறுகிறார். அதை அப்படிச் சொல்வது சொல்லல்காமைப்பொருட்டு.

இப்பொழுது என்னசிந்திக்கவேண்டும் என்றால், உயிர் அறிவுடையது ஆதலாலே உயிரினுடைய குணம் என்ன என்று ஆராய

வேண்டும். அன்பு பெருகுதலேயன்றி அறிவு உள்ளதுல் அன்று. உள்ள அறிவு தடை நீங்கி விளங்குதல். அறிவு உண்டு என்று சொன்னால் அன்பும் உண்டு. அந்தத் திசையிலே புகுஞ்சு திருவள்ளுவர் 'அன்பின் வழியது உயிர்ஸ்லை' என்றார். உயிருக்கு நிலைக்களன் இருக்குமாயின், அது அன்பின் வழி அமைந்ததாக இருக்கும் என்று காட்டு கிறார். முன்னமே அமைந்தது உயிர். அது அறிவுடையது ஆதலாலே, அன்புடையது. ஆகையிலால், அன்பு விளங்குமாறு செய்ய வேண்டுமென்று சொல்லுகின்றார். அன்பின் நிலைக்கு ஒப்பிய ஒரு பெரிய எடுத்துக் காட்டாக உள்ளவர் நம்முடைய சைவ சம்பிரதாயத்திலே ஞானிகளெல்லாம் போற் றத் தகுஞ்சு பரம ஞானியாகிய கண்ணப்பர். இங்கே சொல்கிற அன்பு உண்டாவதா? வெளியாவதா? என்ற கேள்விக்கு அந்த லோகத்திலே சஞ்சாரம்செய்த சேக்கிழார் கவாயிகள்,

### ஏகநாயகரைக் கண்டார் எழுந்த பேருவரை

என்கிறார், 'எழுந்த' என்று சொல்கிறார். எழுந்தது என்றால் முன்பே இருந்திருக்க வேண்டும். உயிர் இருந்தது. அதற்கு உடம்பு படைக்கப்பட்டது. உயிர் உள்ள போதே அறிவு உள்ளது. அறிவு உள்ள போது அன்பு உள்ளது. உயிர் விளங்காமையால் அறிவு விளங்கவில்லை. அறிவு விளங்காமையால் அன்புஇருந்தும் அதுபிரகாசிக்க வில்லை. ஆகையால், அன்பு எப்படி உண்டாகும்? இங்கே சொல்லப்படுகிற அன்பு அறிவு விளங்காமல் உண்டாகிற அன்பு. அதுதான் பற்று என்று சொல்கிற அன்பு. தன்னைப்பற்றித் தெரியாமல் பிற்றைப்பற்றி உண்டாவது. நம்மைப்பற்றி நமக்குத் தெரியாமல் நாம் பிற்றிடத்திலே அன்பு செலுத்துவோம். அப்படியிருக்கக்கூடிய அன்புக்குப் பற்று என்று பெயர்.

நம்மை நாம் தெரிந்துகொள்ளவேண்டு மானால் அவன் அறிவித்தாலன்றி நம்மை

அறியமாட்டோம். அறிவித்தாலன்றி அறியாத உள்ளங்கள் நம்முடையவை. நமது பெருமானுர் நம்முடைய அறிவு விளங்கும் வண்ணம் அனுக்கிருக்கிறது. விளங்கிய அறிவு விளங்குகிறது. விளங்கிய அறிவு விருந்து அன்பு எழுகின்றது. இருக்கும் அன்பு கொழுந்துபோல் மேன்மேல் கிளைப்ப தாச இருக்கவேண்டும் என்கிறார். காரணம் என்ன? இன்ப வடிவாகிய பெருமாளிட மிருந்து எழுகிற அருள் எல்லைக்கு உட்பட்டது அன்று. அவர்களிடத்திலிருந்து எழுகிற ஒரு பெரிய கருணை. அவரிடத்திலிருந்து உண்டாகும் ஆனந்தமயான இன்பம் அந்தமிலா ஆனந்தம். உபசிடத்தில் சூறியபடி, ஒன்றாக்கு நூறுபங்கு அதிக மாக இன்பம் இருக்கிறது. அந்தமிலா ஆனந்தம் ஆதலிலை, அந்தமிலா ஆனந்தத்தை அனுபவிக்க நமக்கு மேலும்மேலும் அன்பு இருக்கவேண்டும். எல்லைக்குட்பட்ட ஆனந்தத்தை அனுபவிக்க அன்பு எழுதல் போதும். எல்லைக்கு உட்படாத ஆனந்தத்தை அனுபவிக்க மேலும்மேலும் அன்புவிலைந்துகொண்டே இருந்தால்தான் அந்தப் பொருளை அது சார்க்கூடும். ஆகையால், 'கொழுந்தன்பு செய்யின்' என்ற சொல்கிறார். கொழுந்தன்பு செய்து அருள் கூர வல்லார்க்கு உகந்து அருள்செய்திடும் உத்தமாதான் என்ற பெயரை முதலிலே தெரிவித்தார்கள். அன்பு சாதனம் என்ற சொல்லிவிட்டார். அந்த அன்பு எல்லைக்கு உட்படாதது; மேலும் மேலும் எழுகிற அன்பு என்று சொல்லுகின்றார். எழுந்தபேருவரையாகிய அன்புசெய்தால் உத்தமாதன் உகந்தருள் செய்திடும்.

முதலிலே நூலைச்செய்யும்போது, இலக்கணங்களைத் தொகுத்துரைப்பது நூல்செய்வானுடைய காருணிய விசேஷம். அன்பு இதுவரையில் நம்பால் நிகழாமையை நினைத்துப் பார்த்தாலே நம்மாட்டுவைத்த கருணையும் அவருடைய அருமையும் புலனுகும்.

‘கஸ்வி’

வித்துவான் திரு. தி. சா. தியாகராஜ தேசிகர் அவர்கள்,  
கடலூர்.

ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர் கனுடைய திருவடிக் கமலங்களை முதலில் வணங்கி, அடுத்து, தலைவர் அவர்களுக்கும் எனியோர்களுக்கும் எனது வணக்கத்தைச் செலுத்திக்கொள்ளுகிறேன்.

மனத்தைத் தீயவழியிலே புகவிடாது நங்வழியில் செலுத்தி மாட்சிபெறுவிப்பது கல்லி. மனிதரித்துதன் மிருகத்தன்மையை மாற்றி அவர்களுக்கு மனிதத்தன்மையைக் கொடுக்கவல்லது. உடலோடு அழியும் குலச் சிறப்பினும் மிகச் சிறப்புடையது. மற்று எப்போருளினும் அறியாப்பொருள் கல்விப் பொருளே. “கேடில் விழுச்செல்வம் கல்வி” என்றார் வள்ளுவர். “இருமைக்கண் தான் கற்ற கல்வி ஒருவற்கு, எழுமையும் ஏமாப் ‘புதைத்து’ என்றவாறு ஒரு பிறப்பின்கண் பயின்ற கல்வியானது அப்பிறவி ஒழியினும் தான் ஒழியாது உயிருடன் எழுமையும் தொடர்ந்து சென்று உதவும் தன்மையது.

பஞ்சேந்திரியங்களால் அறியப்படுகிற பொருள்கள் பற்றிய சவிகற்பவனீர்ச்சிக்கும் கல்வி வேண்டப்படுவதாயின், எங்கும் நிறைந்தும் யாவர்க்கும் தோன்றுது என்னி னுள் என்னெண்ணேப்போன்று நிற்கும் இறைவனைப்பற்றி அறியவேண்டின், கலைஞர்கள் இன்றியமையாதென்பது கூருமலே அமையும். மாயா வலையில் சிக்கி உழன்று என்னிலாப் பிறவிகளை எடுத்தெடுத்து உழலும் ஆன்மா, இறைவனை அறநிது பிறவிப்பெருங் கடல் நின்தி அழியாப்பேறு பெற்றுயத்தற்கு முக்கிய துணையாடுவது கல்வியோம். ‘உவமையிலாக் கலைஞரானம்’ எனச் சிறப்புற ஒதும் ஸ்ரீ சேக்கிமார் திருவாக்கும் ஈண்டுச் சின்திக்கற்பாலதாம்.

ஞானம் என்பது, உண்மை இன்பத் திற்கு எதுவாகும். தண்ணீரே தாகத்தைத் தணிக்கும்; பிற பானங்கள் அங்ஙனம் தணிக்கமாட்டா. அப்படித்தான் முத்திக்கு ஞானம் தேவைப்படுகிறது. ஞானம் என்ற மாத்திரத்தில் சாதாரண அறிவுடைமையை நாம் சினைத்துவிடக்கூடாது. இத்தகைய அறிவுடைமை உண்மை ஞானம் ஆகாது. ஆகவே, ஞானம் எனப்படுவது, “எதை அறிவுதால் ஒருவனுடைய அறிவு பூர்த்தி யாகிவிடுகிறதோ அதை அறிவுதான்” என்று நாம் உணர்த்தக்கது.

சிவானந்தப்பேரே நமது முடிந்த குரிக் கோளாயினும் அதனை அடையச்செய்கின்ற இன்றியமையாத வகையிம் ஞானப்பேறு தான் என்று நாம் துணியலாம். இதனால், நாம் இந்தப் பிறப்பின்பயனாக ஞானத்தை அடைதற்கு முயற்சிக்க வேண்டுமென்பது தெரியலாம். ஞானம் இவ்வளவு முக்கிய மானது என்பதை “ஞானம் ஞானவதாம் அஹும்” என்னும் கீதை வாசகத்தாலும் உணரலாம். ஞானமே, வாழுவின் குரிக் கோளை விளங்கவைக்கின்றது. பிறவிவேற வீழ்த்தவல்லது ஞானமேயாம்.

மாந்தர்கள், அறிவு விரிவதற்காகவும், அனுஷ்டான அறிவினை விரைவில் அடைவதற்காகவும் நூல்களை ஓதுவர். நூல்கள் யாவும் உலகநூல், கடவுள்நூல் என்ற இந்த இரண்டு பிரிவினுள் ஒன் அடங்கும். பொதுப்படக்கூறின், உலகநூல்கள் யாவும் மனிதனுடைய உள்ளத்தை வெளிப்பொருளிலே செலுத்தி, மேன்மேலும் ஆசையைப் பெருக்கும் உணர்ச்சி அறிவை வளர்க்கும். அடுத்து கடவுள் நூல்கள் எனப்படுமுலை,

மனிதனுடைய உள்ளத்தை அகமுகமாகத் திருப்பி எல்லாப்பொருட்கும், எல்லாச் செயற்கும் மூலகம் எதுவென அறிவித்து அந்தப் பொருளோடு ஒன்றும் பிரேமை கொண்ட ஞானத்தை விளைக்கும். இதனால் தான் உலகநூல்களை எல்லாம் ஒதுவதி யேயே காலங்கூட்டத்திலிடாமல், ஞானநூல் களையே ஒதுமாறு நீதிநூல்களும் அறிவுறுத் துகின்றன.

“ஞானமாவது வீடுபயக்கும் உணர்வு” ஆதலால், மெய்ப்பொருள் கான்பது இன்றியமையாததாயிற்று. இந்த மெய்ப்பொருள் காணுகின்ற முறைமையினையே சாத்திரம் (வேதாகமங்கள்) சாற்றுவதாகும். சமயநூல்கள் இங்ஙனம் பெறப்படும் ஞானத்தினை அபராஞ்சம் எனவும், பராஞ்சம் எனவும் பாகுபடுத்தி உரைக்கும். இரண்டையுமே பொதுப்படச் சிவஞானம் என்றும் செப்புவதுண்டு. இந்த இரண்டு ஞானங்களும் சிவத்தைபே உணர்த்துவதுபற்றி இங்ஙனம் அழைப்பர். அபராஞ்சம் என்பது வேத-ஆகம - சாத்திரங்களால் உண்டாவதாகும். இந்த அறிவு - ஞானம் பராஞ்சம் எனப்படும் அனுபூதி ஞானத்தைப் பயக்க உதவ வதாம். அனுபூதிஞானம் எனப்படும் பராஞ்சம் குரு திருவருளால் விளைவதாகும். ஆகவே, ஞானமானது உலகநூல்களால் அமைவதன்று எனவும், வேத உபாசிதத ஆகமங்களால் உணரப்பட வேண்டுவது எனவும், அங்ஙனம் உணரப்படுமிடத்தும் சற்குருவின் திருவருளாலே உணரப்பட வேண்டுமென்பதும், இன்றேல் யாவும் நீர் மேல் எழுத்துக்கு சிகராகுமேனவும் நாம் தெரிதல் நன்று.

இந்தக் கருத்தினை நமக்கு உணர்த்தும் பொருட்டே திருமந்திரத்தில் மெய்ஞ்ஞானக் கல்விப்பற்றிக் கூறும் கல்வி என்ற அதி காரம் அமையலாயிற்று. இத்தகைய மெய்யுணர்வுக் கல்வி - கலைஞானம், இறைவனிடத்தே இடைவிடா அன்பு பூண்டார்க்கு

அவனருளால் எய்தப்பெறும் என்பதற்கு இக்கல்வியதிகாரம் அன்புற்றிய அதிகாரங்களின்பின் அமையலாயிற்று என்ற ஒரு குறிப்பும் உணரத்தக்கது. இனி, திருமந்திரதுவில் கல்வி என்னும் தலைப்பில் காணப்படும் செய்திகளைக் காண்போம்.

குறிப்பற்ற தேஜுடல்; உயிரது கூடிச் செறிப்பற்ற தேள்மிகு தேவர் பிராளை மறிப்பறி யாதுவந் துள்ளம் புகுந்தான்; கறிப்பறி யாமிகுங் கல்விக்கர் ரேனே.

சிவபெருமான் யான் செய்த வினைக்கிடாக எனக்கு உடலைத் தந்ததன்குறிப்பை அதாவது எடுத்த இந்த உடல் இருக்கும் போதே, ஆணவத்தின் நீங்கி அருட்டுண கொண்டு நீ சிவானிந்தப்பேறு எழுதுக என்னும் குறிப்பை அறிந்தேன். இறைவன் உயிர்க்கு உபிராக இருக்கும் தன்மையை உணர்ந்தேன். அவனே என்னுயிர்க்கு உயிர் என்று அறிந்ததும் தேவர்களுக்கெல்லாம் தலைவனுகிய மகாதேவன் தடையின்றித் தானே வந்து உள்ளத்தில் எழுந்தருளினன். பிறகே நான் உயர்ந்த அருள்ஞானக் கல்வி கற்றேன் என்று இம்முதல் திருப்பாடலில் கூறுகிறோம்.

மற்றேருபாடலில், உடலில் உயிர் நிற்கின்றபோதே அநாதிநித்தியனுகிய சிவபெருமான் திருவடியைப்பற்றி அறிவிக்கும் மெய்ஞ்ஞானக் கல்வியைப் பயிலுங்கள்! பாவங்கள் ஒழியும்; என்றும் சொற்குற்றம் இல்லாமல் இறைவனைத் தொழுங்கள்; தொழுதபின், இறைவனே எல்லாமாய், தானன்றி வேறில்லாத் தன்மையனும், நமது அறிவைத் துலக்கும் மணிவிளக்காய் நம் உள்ளத்தில் விளங்குவானென்று கூறுகிறோம்.

அடுத்து, மெய்யுணர்வுக்கல்வி கற்றவர் கல்வியின்பயனுகிய இறைவன் மலரடியைக் கருதுவர்; அக்காலத்தில் அத்திருவடியைக் காண அவர் கருத்தில் ஒரு கண் உண்டாய், அதுவே அக்கண்ண என்றும் ஞானவிழி என்றும் மெய்யறிவாளர் ஆய்வுது புகழ்வுது

உரைக்கப்படுவது. ஆகவே சிவஞானக் கல்வி பயின்றதன் பயனாக ஞானக்கண் காட்ட நமது உள்ளத்தடத்திலே கயல் போலத்துள்ளும் திருவடிக்காட்சி எப்தும். ஆகவே, ஆனந்தக்காட்சிக்கு இந்த அக்கக்கண்ணே வேண்டும் என்பதை, “அக்கத்துக்கண் கொண்டு பார்ப்பதே ஆனந்தம்” என்று மற்றேரிடத்தில் குறிப்பிடுகின்றார். புறக்கண்ணால் திருவடிக்காட்சி எப்தாது என்றும் சிவஞானக்கல்வியின் சிறப்பைப் புலப்படுத்துகிறார் திருமூலர்.

கற்றறி வாளர் கருதிய காலத்துக் கற்றறி வாளர் கருத்திலோர் கண்ணுண்டு கற்றறி வாளர் கருதி உரைசெய்யும் கற்றறி காட்டக் கயலுள் வாக்குமே.

இத்தகைய அருட்கல்வி உடையவர் இருக்கின்த தொடர்பினின்றும் கழிந்து விரைந்து செல்கதி சேர்க்கிடுவர். உடம் பின்கண் பற்றுடையார் பதிஞானவிருப்பில் ராய், யோகநெறி சின்று குண்டலீசத்தியை வருத்தி எழுப்பி அழுதமருந்தி இருப்பர். இத்தகைய துன்பம் வேண்டாம் உங்களுக்கு. இரவும் பகலும் இறைவனைத் துதியுங்கள். குளிகையால் செம்பு பொன்னு அற்போலத் திருவருட்சத்தியால் உங்கள் உடல் அழியா உடல் ஆம். ஆகவே, யோக ஸ்லீயிலிருந்து வருந்தவேண்டாம் என்று அறிவிக்கின்றார்.

சம்பேதேசர பதவிபெற்ற விசாரசருமார் திருவருட்சொலிவால் தெய்வ உடல்பெற்ற மைய உணர்த்தக்கது.

கல்வி யுடையார் கழிந்தோடிப் போகின்றார்;  
பஸ்வி யுடையார் பாம்பரிந் துணாகின்றார்;  
எல்லியும் காலையும் ஏத்தும் இறைவனை  
வல்லியுள் வாதித்த காயமு மாமே.

பல்லி-பல்குதலையுடையதாகிய உடல்; தொடர்பாக ஒன்றன்பின் ஒன்றுக்கப் பல்கு வதற்கு இடனாக இருப்பதால், உடலுக்குப் பல்லி என்று பெயர். பாம்பு - குண்டலி.

வல்லி - திருவருள். வாதித்த - இரசவாதம் செய்த. அரிந்து - வருத்தி.

இதனால் ஞானநூற் கல்வியொழுக்கம் உடையார் சிவானந்தப் பேறு பெறுவர் என்று உணரலாம்.

சிவானந்தப்பேற்றிற்குச் சிவஞானக் கல்வியே துணை என மற்றொரு செய்யுளில் அறிவிக்கின்றார். மேலும் அக்செய்யுளில் ஆன்மாக்கல்வின் பரிபாகங்களைகளுக்கு ஏற்பக்க தூய - பேரொளிப்பிழப்பான் இறைவன் ஞானசாரியனுகத் தோன்றித் துணைசிற்பான் என்றும், ஆசாரியனிடமிருந்துவரும் மாயா தீதமான சொல்லாகிய திருவைங்கெழுத்து நல்ல துணையாம் என்றும், அதுதான் ஆன்மாக்களை வாசனைமலம் தாக்காதவாறு துணையாய் பாதுகாத்துவரும் என்றும், அதனால் தூய சிவமணம் கமழும் என்றும் கூறி, இத்தனையும் சிக்குதற்கு வாயிலாக - துணையாக சிற்பது சிவஞானக் கல்வியாகிய தூயகல்வியோகும் என்கிறார். ‘சிவனடியே சிந்திக்கும் திருப்பெருகு சிவஞானம்’ என்பது கண்டு நினைக்கத்தக்கது.

அதித்து ஞானநூற் பயிற்சியை மேற் கொண்டு மெய்ஞ்ஞானம் துலங்கப் பேறு தாரைக்குறித்துத் திருவள்ளம் இரங்குதலை அறியலாம். அப்பாடல்:-

நூலொன்று பற்றி துணியேற மாட்டாதார்;  
பாலொன்று பற்றினால் பண்பின் பயன்கெடும்;  
கோலொன்று பற்றினால் கூடா பறவைகள்;  
மாலொன்று பற்றி மயங்குகின் ரூர்க்கோ.

மிகவும் உயரத்தில் ஏறவேண்டுமானால் கயிற்றைக்கட்டித் தொத்தி மேலேசெல்லு கின்றனர். அதுபோல ஞானநூலை - அருள் நூலைக் கற்று சின்று நூட்பமான (நூனி) சிவஞானம் மேலோங்கிச் செல்லவேண்டும். அவ்வாறு செய்யாதவர், உலகிலே புறச் சமயங்களுள் ஒன்றைப் பற்றினால், உயிரிப் பண்பின் பயன் கெட்டொழியும்.

புன்தில் ஒரு கோலைப் பற்றிச்சின்று, பறவைகள் கூடிடக் கதிரை உண்ணு; அது போலவே திருவைக்கெழுத்தாகிய மந்திரக் கோலைப் பற்றிச்சின்று; புலன்களாகிய பறவைகள் அல்லது தீவினைகள் கூடாமல் வோழியும்; அங்கையினரித் திருவருள் துணையில்லாமையால் மாயையில் அழுங்கி மயங்குதின்றூர்களே எனக் கூறுகின்றார்.

குரியன் முன்னிலையில் தூப்பமையான குரியகாங்கக் கல்விலிருந்து நெருப்பு வெளிப் படுதல் போல, அருட்கல்வி முற்றப்பெற ஞேர்க்கு (ஆன்மாவுக்கு)த் திருவருளால் சிவம் வெளிப்பட்டார்வான். சஹஸ்ராரத் திலூள் இனமதி மண்டலத்தை நாடி, தாரணையால் எட்ட வல்லார்க்கு மனம் உறுதியாக சின்று சிலக்கும். அவ்வாறு நிலைத்த மனம் மேலேறிச் செல்லுவதற்கு நூலேனிபோல உதவுந்தன்மை உடையது அருட்கல்வியாகும் என்று அது பயன்படும் வகையையும் குறிக்கின்றார்.

சிவஞானக்கல்வியைப் பயின்றவர்கள், என்னெறிக்கண்ணே உய்க்கும் வழித்துணையாவார். மேலும் பிறவிப்பினீக்கு மருந்தும் ஆவார்களென்றும், அத்தகைய திருவருட்கல்வியுடையார்முன்பு அந்த அருட்கல்வி இல்லாதவர் ஒதுக்குந்தன்மையாவர் என்றும், அந்த அருட்கல்வியாளர்க்குப் பெருங்தன்மைவல்லாதுகிய பரமன் மனம் அடங்குதற்குரிய துணைவனவான்; மேலான ஏழு உலங்களையும் கடங்கு போன்பாசிலை பெற வழித்துணையாயிருப்பவனும் இறைவனே என்றும் அறிவிக்கிறார்.

நீங்கள் பற்றுக்கோடாக ஒருபொருளைப் பற்றவேண்டுமாயின் சிவபரம் பொருளையே பற்றங்கள்; முழுமுதற்கடவுளாகிய இறைவன் திருவருளைப் பெற்றால் எல்லாம் மிக எளிதாய் முடியும்; உபாயத்தில் வல்ல (அறிவு) ஓளி விளங்கும் தேவராயினும்

ஞானநூல்களைக் கற்றவர்தாம் பேரின்பழ அடைந்து சிவதுரிய நிலையில் சின்றவர் ஆவார் என்கிறார் திருமூலர். எனவே சிவஞானக்கல்வி பயின்றவரே பேரின்பழந்து சின்றார் என்று நாம் உணரலாம்.

திருமந்திரத்தில் கல்வி என்னும் இந்தத் தலைப்பில் இறுதியாகக் காணப்படுகின்ற பாடலில், திருமூலதேவர் சிவபெருமானைக் கடலுடையான்; மீலையான் என்றும், உகமே உருவமாக உடைய இறைவன் பஞ்சபூதங்களையும் தனது திருமேனியில் ஒருக்கருக உடையவன்என்றும், பல்லூழி காலமாகப் புண்ணிய வண்ணமாம் வலிமை மிக்க இடப்தை ஊர்தியாகச் செலுத்தும் அமர்கள் தலைவன் என்றும், இத்தகைய இறைவன், திருவடி ஞானமுடையவரின் புனித உள்ளத்தில் உறைவான் என்றும் கூறுகின்றார். அப்பாடல்:

கடலுடையான் மீலையான் ஜந்து பூதத்து  
உடலுடையான்பல ஊழிதொ ரூழி  
அடல்விடை ஏறும் அமர்கள் நாதன்  
இடமுடையார்செஞ்சத் தில்லிருந் தானோ.

கல்வி என்ற தலைப்பில் காணப்படும் பாடல்களால் அடியேன் மிகச் சுருக்கமாக உணர்ந்துகொண்ட செய்திகள்: ஞானநூற்கல்வியே மிகமிக இன்றியமையாதது; இதுதல் அக்கண்ண என்பட்டும் பதிஞானம் உண்டாகும்; ஞானம் பெறுதலின் பயன் இறைவனது திருவடி தொழுதலேயாம். ஞானக்கல்வியால் உடலும் பொன்னுகும்; தூயஞானக் கல்வியே நல்ல துணையாவது; அனுகதம்வரையில் மனம் உயர்தற்குரிய நூலேனிபோன்றது திருவருட்கல்வியே; திருவருட்கல்வியுடையாரே என்னெறியிலே உய்க்கும் வழித்துணையாவார்; மேலும் பிறவிப்பினீக்கு மருந்தும் ஆவார்; அருட்கல்விகற்றவரே பேரின்பழம் உற்றுங்கிறவர்; கற்றவர்களஞ்சிலேதான் சிவன் இருப்பான் என்பனவாம்.



திரும்நிதிமாரபு - இரண்டாம் நபள்

## இரண்டாம்நாள் பேரூரைகள்

தலைமையுரை :

சிவபூரி சுகானவொசாரியார் அவர்கள்,

பழந்.

கருணைக்கடலாகிய குருமகாசங்தானம் அவர்களுடைய அருளாணையால் நாமெல்லாம் இந்த ரேர்த்தில் திருமங்திர சிந்தனையில் ஈடுபடுவதற்கு இங்கே கூடியிருக்கின்றோம்.

நம்முடைய பாரததேசம் புண்ணியிழுமி. இங்கேதான் சிறப்பான அறங்கள் முறையாக நடந்துகொண்டிருப்பதற்கு வாய்ப்பு ஏற்பட்டிருக்கின்றது. மனிதப் பிறப்புக்கு வருகிற கெளரவும் ஞானத்தினுடேதான். அறிவு விளக்கமே, விடுபோடுவதற்குச் சிறந்த சாதனமாகும். அதற்கு விளக்கம் பெறுவதற்குச் சந்தர்ப்பம், பிறப்புக்கள் அத்தனையிலும் மனிதப்பிறவி சிறந்து என்பது. அறிவின் விளக்கமெல்லாம் மறைவு நீங்களிங்கப் பிரகாசமுறுதல்போல், நாமெல்லாம் அந்த நிலையிலே பொருந்தவேண்டியவர்கள். அப்படிப்பட்ட ஒரு போதுவான பேறு பரம ஞானிகளுக்கு ஸ்ரம்புதிருது. அப்படிப் பட்ட பரமஞானிகளை இரண்டு தொடர்களினாலே ஆன்றேர்கள் புலப்படுத்துகிறார்கள்; “கோடி குரியப் ப்ரதீகாசம், கோடி சந்திர சிதௌம்” என்று. கோடி குரியன் உதயமானத்திற்கோல் ஞானிளக்கம் பெற்றவர்கள். அப்படிச் சொல்லும்போதே, அவர்களுக்கு அமைந்திருக்கும் அமைப்பை நோக்கி ஓர் அளவு அஞ்சத்தக்கதாக இருக்கும். குருசிவ வடிவமாய், சதாசிவ மூர்த்தியாய் முருகப் பெருமான் தோன்றினார் என்று சொல்லுகின்றபோது, அதைக்கண்ட ஜூம்பெரும் பூதங்களுமிலைக்கிலங்கள் என்றுசொன்னார். ஆனால், அது அழிவுசெய்ய வந்தது அல்ல; காப்பாற்ற வந்தது. அதனுடைய பேரோளி

மற்றவர்களை அஞ்சக்கெய்தது. அதுபோல் கோடி குரியனுடைய வெப்பத்தைத் தாங்க மாட்டாமல் அச்சமுன்டாகிறது. ஆயிரம் கோடிசுந்திரர்கள் உதயமானத்திற்போல் தன் ஜெனிலி உடையவர்கள், அவர்கள் கோடி குரியப் பிரகாசம் ஆனவர்கள். ஆகையால், கதிரோனைப்பார்க்கக் கோடி பங்கு ஞான விளக்கம் பெற்றவர்கள் அவர்கள்.

கதிரோனுக்குப்பன்னெஞ்காலமாக ஒரே தன்மைத்தாக இலக்காகபிருப்பது இருன். நாடோறும் வளர்ச்சோங்குகிறது இருன். குரியனுடைய கிரணம் எல்லைக்கு உட்பட்டது. உயிர்களினுடைய அறிவிலீடையைத் துர்த்திக்கொண்டிருக்கும் இருளான து ஒரு தன்மைத்தான்து அல்ல. நாள்தோறும் வளருவது. ஆகையால், வளருகின்ற இருளைப் போக்கும் ஞானிகள் ஒரே தன்மைத்தாக இல்லாமல், மேன்மேலும் என்னென வெல்லாம் நம்முடைய அறிவில் ஆணவும் வந்துசெறிந்து நம்மைஅடர்த்தல்செய்யுமோ அவ்வப்போதெல்லாம், அவர்கட்டு ஞானம் உதயமாகி நம்மையெல்லாம் உய்விக்கும். அத்தகைய ஞானந்தான் நமது புண்ணிய பூமியின் பெரும் சிறப்பான ஒருபேறு. அதனால்தான் நம்முடைய பாரம்பரியத்திலே மெய்னானிகளும் கெளரவப் புருஷர்களாகக் கருதப்படுகிறார்கள்.

ஞானம் என்று சொல்லுகிற ஒன்று, எல்லாத்தேசாந்திரங்களிலும், எல்லாச் சமய பேதங்களிலும் காணப்படுகின்றது. நம் முடைய சமுதாயத்திலே அந்த ஞானத்தைப்

பெறுவதற்கு உரிய வாய்ப்பை முறையாக அமைத்திருக்கின்ற காரணத்தாலேயே நம் முடைய சமுதாயம் சிறந்ததாக ஆகின்றது. ஞானமே உயிர்களுக்குப் பரம லட்சியம், அதையடைவதற்கு உபாயங்களும் சமயம் உயர்ந்த சமயம். ஞானத்தை லட்சியம் என்று கூறி, எல்லாச் சமயமும் அதற்கு உபாயம் கூறுவதை னோக்கும்பொழுது நமது சமயமே சிறந்தது என்பதை நாம் அறிவோம்.

நோய்க்குப் பரிகாரம் தேடவந்தவன் மருத்துவன். ரோகநிவாரணத்தைப்பற்றிப் பேசியிட்டு, ‘போய் வா’ என்று சொல்லி விட்டால் அந்த ரோகி நோய் நீங்கொட்டான். பல மணிரேம் பேசிக்கொண்டு இருப்பதால் னோயினால் துன்பப்படுகிறவன் னோய் நீங்கி இன்பப்பேறு அடையாமாட்டான். அதைப்பற்றிப் போசாமல் மருந்து தரும் வைத்தியன் ரோகத்தை நிவர்த்திக் கிறுன். அதுபோல், உயிரின் நோய் நீங்கு வதற்கு உபாயங்களையும், ஏதுக்களையும் எடுத்துக்காட்டுவது அதன் வளர்ச்சியை நமக்குப் புலப்படுத்துகிறது. உபாயத்தை மட்டும் கேட்டுக்கொண்டிருப்போமானால், அறியாமை நம்முள்ளே வளருவதை எடுத்துக்காட்டுகிறது. இருளை விட்டுவைத்து இருப்போமானால், அது ஒரு காலவெல்லைக் குள் னேங்கும். அறிவாகிய இருளை விட்டு வைத்திருந்தால், அது கால எல்லைக்குள் நீங்குவதில்லை. ஆகவே, ஒரே தன்மைத்தாக இருக்கும் இருளைக்குவதற்கு நாமெடுத்துக் கொள்ளாம் முயற்சியைவிட வளர்ந்தோங்கி இருக்கும் இருளை நீங்குவதற்கு அறிவிலே எழுங்கியுள்ள எல்லோரும் மேற்கொள்ள வேண்டியது பெருமுயற்சியாகும். அந்த முயற்சியை இருளிலே கிடக்கின்றவர்கள் செய்துகொள்ள இயலாது. இருளிலிருந்து நீங்கியவர்களே அம்முயற்சியைச் செய்யக் கூடியவர்கள். அப்படி இருளிலேயிருந்து நீங்கியவன் அனுதியாகிய பரமேஸ்வரன் ஒருவர்தான். மற்ற எல்லா உயிர்களும் அவர் அருளினாலே இருள் நீங்கினவர்கள்;

முன்னமேயே இருள் நீங்கப்பெற்றவர்கள் அல்ல. ஆதலால், ‘அனுதியே அமலன்’ என்று சித்தியார். அனுதியே அதிலிருந்து நீங்கிய பெருமானின் அருள் பெற்றவர்களைக் குருபரம்பரை என்று சொல்வார்கள்.

குரு பரம்பரையினர் - குரு, அபரகுரு பராபரகுரு என் மூவகையை. குரு என்பவர் சிவனிடத்தில் அனுகியிருப்பவர். அபரகுரு என்பவர் நம்மை அனுகியிருப்பவர். பராபரகுரு என்பவர் இரண்டுபேரூக்கும் இடையிலே இருப்பவர். சரியையும் கிரியையும் எல்லா மதத்தினராலும் மேற்கொள்ளப் படுவன். யோகமென்பது அத்தனை எளிது அன்று. ஞானம் என்பது பரம லட்சியம். அந்தஞானத்தை அடைவதற்கு ஆரம்பமாக அமைவது சரியையும் கிரியையும் ஆகும். ‘சரியையும் கிரியையும் தான் செய்கின்றில்லை’ என்று திருமூலர் சொல்கிறார். எனென்றால், சரியையை மேற்கொள்ளாதபோது கிரியையிலே பிரவேசித்ததும் பயன் அடைத்ததும் இயலாது. இந்த இரண்டிலும் பிரவேசித்தவ ருக்கு அல்லாது யோகநெறியில் தலைப்படுதல் அறிவினம் அல்லவா? சரியை, கிரியையிலே தலைப்படுகின்ற நம்மவர்கள், தங்கள் அனவிலே பயன் உடையவர்கள் ஆவார்கள். யோக நெறியிலே தலைப்பாட்டவர்களுக்கு விளங்கும் விளக்கங்தான் பரிபூரண ஞானம் என்று பேசப்படுகிறது. அவர்களெல்லாம் யோகிகளாக இருந்தார்களா என்ற கேள்வி நமக்கு எழும். அந்த யோக நிலையைப்பற்றி நினைவுகூர்கின்றதபோதெல்லாம், அவர்கள் சிலத்தால் அன்றி கோலத்தாலும் வேறுபாடு உடையவர்களாயிருக்க வேண்டுமென்றும், உலக இயலுக்கு அவர்கள் முற்றிலும் மாறுபட்டவர்களாக இருக்க வேண்டும் என்றும், நாமும் அப்படிக் கருதவேண்டும் என்றும் பலர் நினைக்கிறார்கள். இந்த விபாதீ உணர்ச்சி தலையெடுத்து நம்மவர்கள் மறுத்தல் செய்த காலத்தில்தான் சுந்தரமூர்த்தி கவாமிகள் தோன்றினார். ‘யோகத்து நெறி பிலே சுந்தரம்’ என்று சொல்லுவதுண்டு.

பன்னெடுங்காலமாக யோகத்தைப்பற்றி நினைவுகர்ந்தவர்களெல்லாரும், சிலத்தால் அன்றி கோலத்தாலும் மாறுபட்டிருக்க வேண்டும், உலக இயலுக்குப் பெரிதும் மாறுபட்டவர்களாக இருக்க வேண்டும் என்றும், அப்படியிருந்தால் யோகத்திலே பிரவேசிக்கச் சந்தர்ப்பம் உண்டாகும் என்றும் கருதினார்கள். அந்தக் கருத்தை நம்முடைய மனதிலே வைத்துக்கொள்வோ மாயின் அந்த யோகம் என்று சொல்லும் ஒரு பெரும் சாதனத்தில் நம்மவர்களுக்குப் பிரவேசம் இல்லாமல் போகும். சரியை, கிரியை என்ற இரண்டு நெறிகளையும் பின் பற்றுகிறவர்கள் அதற்கு அப்பால் செய்யும் நியமத்தில் மட்டுமல்லாமல், ஞானநெறியில் தலைப்படவேண்டியவர்கள் ஆகின்றார்கள். ஞானத்திலே தலைப்படுகிறபோது ஏற்படும் விளைவை நோக்கினால், யோகம் என்று சொல்வது சிலத்தால்மட்டும் மேற்கொள்ளத் தக்கது அன்று, சிலமே யோகத்திற்கு ஒரு ப்ரகாரம் என்றுபலப்படுத்தவேண்டுமென்று அனுதி மல பக்குவனுக்கிய பெருமானுகிய பரமேசவரன் கருதினார். அதனால் இல்லற தருமாக இப்படிப்பட்ட ஒருங்கர்க்கியை வளர்த்தல் செய்ய வேண்டுமென்று திருவள்ளும் அருள்கூர்ந்தது. ஆகையால், சுந்தர மூர்த்திச்வாமிகள் அதற்கு இலக்காக, அவர் வாயிலாக யோகத்தை உண்டாக்கவேண்டுமென்றால் அதிர்ச்சி உண்டாகவேண்டும். ஆனால், அப்பொழுது நாம் சாந்தமாகவே இருங்தோம். இத்தனைகாலம் பொறுத்தும் அதன் பலன் அப்படியே இருக்கிறோம்.

இல்லற நெறியிலே, யோகத்திலே நின்று உணர்த்துவது என்று சொல்லப்படுகிறதே; அப்பொழுது அப்படித் தலைப்பட்டவருக்கு இல்லறந்தான் சிறந்த வாய்ப்பு, சுந்தரர் இலக்காக இருந்தார் என்பது எவ்வளவு வியப்பான விஷயம் என்றும் நாம் எண்ண வேண்டும். எத்தனையோ பல விஷயங்களில் மாறுதல் என்றும், அதிர்ச்சி என்றும் நாம் இப்படியெல்லாம் பேசப் பழகுகின்ற இந்த

சகாப்தத்திலேகூட, சுந்தரமூர்த்திச்வாமிகள் யோகத்திற்கு எடுத்துக்காட்டாக இருந்தார் என்று சொல்லும்போது, நாம் அதிர்ச்சி கொள்ளவில்லை. காரணம் என்ன? பன் னெடுங்காலமாக யோகநிலை என்ற ஒன்று, இன்றுவரை கோலத்தால் வேறுபட்டவர் களுக்கு - ஒவ்வொரு எல்லையைக் கடந்து தமக்கு உரிய நாட்டையும் ஊரையுமில்லீடு அவர்கள் காட்டுக்குச் சென்றவழி அல்லாத யோகத்தைப்பற்றிச் சிந்தையிலே இயலாத ஒன்று என்று கருதிவந்த கருத்து மேலோங்கிய காலத்திலே சுந்தரமூர்த்தி சுவாமிகள், யோகநிலைக்கு எடுத்துக்காட்டாக இருக்கத் திருவருள்கூர்ந்தது.

யோகம் என்று சொல்கிறதாயிருக்கும் நெறி, சரியை கிரியையிலே தலைப்பட்டவருக்குச் சமீபத்திலே உள்ளதாக இருக்கும் லட்சியம், லட்சியம் பரம லட்சியம், அவாந்தர லட்சியம் என்று இரண்டு வகைப்படும். அப்படிப் பார்க்கும்போது, ஒன்று ஏதுவும் பயனுமாக இருப்பது என்று அமைத்துக் கொண்டால், சரியைக்குக் கிரியையும், கிரியைக்கு யோகமும், யோகத்திற்கு ஞானமும் என்று நம்முடைய சைவசித்தாந்த பரம ஞானசாரியர்கள், நம்மவர்களெல்லாம் வணங்கும் தெய்வமாக இருந்த சிவஞான சுவாமிகள், சரியையின்றி கிரியையும் கிரியையின்றி யோகமும், யோகமின்றி ஞானமும் இல்லை என்று எடுத்துக் காட்டினார்கள். ஆகையால் சரியை, கிரியை, யோகம் என்று சொல்வதாயிருக்கும் நெறி நம்மால் மேற்கொள்ளத் தக்கதல்ல; அதற்குக் காட்டை அடையவேண்டும்; விட்டைத் துறத்தல் வேண்டும்; அந்த நிலையிலேதான் பயிலப்படுவது என்றெல்லாம் கருதிவங்தோம். அந்த சிந்தனையில் நமக்குப் பிரவேசம் இல்லாமல் போக, அந்தக் காலத்திலே இங்கேயிருந்து யோகங்கள் வேறுபலதேசங்களுக்குப்போய், அங்கிருந்து வந்திருக்கிறது. இப்படியாக, யோகம் என்று சொல்லும் ஒன்றை இங்கே சாமான்யமான பொருள், விழுப்பொருள்

என்று கருதி அந்த யோகத்தை எடுத்து நம்மவர்களுக்குப் போதிப்போர் போன்று, அந்த நாளிலே அருணசிரி சுவாமிகள் வங்கார்கள். அவர்கள், அடிசிலை என்ன என்று ஆசாயத் தலைப்பட்டார்கள். அந்த யோக மேல்லாம் பிரணவத்தை முன்னகவைத்து எழுந்த யோகம் என்பதை நினைவு கூர்ந்தார்.

யோகத்தின் அடிசிலைதான் யோகம் என்று அவர் எடுத்துக்கூறி, அடிசிலை தெரியாது தீங்களெல்லாம் மருளாதீர்கள் என்று புலப்படுத்துவாராய், அவர்களுடைய இந்தக் கருத்திலே இந்த உதவேகம் இருந்ததா, இல்லையா என்று கேட்கிற கேள்வி இருக்கின்றது. இது உள்ளத்திலே இருந்திருக்க வேண்டும் என்பதைப்பற்றி இன்னொரு இடத்தில், ‘அசட்டு யோகிகள்’ என்று அவர் சொல்கிறார். அப்படியானால், அடிசிலையற்று, பேச்சளவிலேயிருப்பது யோகம் அன்று. யோகம் என்பதன் பொருளைத் தெரிந்த பின்பு யோகத்தைப்பற்றிப் பேசுவோம் என்று அதற்காகவே ஒரு பெரிய துவஜுத்தை நாட்டுகின்றார் இந்த நூலிலே திருமூலர். இதைப்பற்றி நம்முடைய சமயத் தில் பேசுதல், அதைப் புலப்படுத்தத் தலைப்படும்போது அவற்றின் அடிசிலை இன்னது என்று நாம் தெரிந்துகொண்டு, அவற்றைத் துணையாக்குக்கொண்டுதான் நூல் எழுத வேண்டுமென்பது வைத்திக பரம்பரையும், கௌரவமான பரம்பரையும் ஆவாருடைய பாரம்பரியம் என்பதுதான் அதனுடைய தாத்பரியம். வைத்திக பரம்பரை என்று அந்தக் கூட்டத்தினுடைய பரம்பரையைக் கருதக்கூடாது. “உலகியல் வேதநூல் ஒழுக்கம்” என்று சேக்கியார் சொல்கிறார். உலகம் என்பதற்குப் பொருள் சொல்வது அவசியம். உலகமென்பது உயர்ந்தோரைக் குறிக்கும். அவர்களுக்குரிய பொதுமைக்கு வைத்திகம் என்றும், சிறப்பு உரைச்சிக்குக்கூட சைவம் என்றும்பெயர், ‘உலக இயல்’ என்ற சொல்லும் வேதாகமங்கள் வழிவந்த நூல்கள் நூல்கள் தாம் நூல்கள் என்று சொல்லப்படும்.

சிவாகமங்களிலே யோகபாதம் பேச்சுடுகின்றது. என்னில்கோடி ஆகமம் என்றார். அந்தப் பரம ரகசியத்தை எடுத்து உணர்த்தப் புகுந்த திருமூலர் ‘யோகம்’ என்றசொல்லில் முதலிலே வாங்கிக்கொண்டு, அது கூடுதல் என்ற பொருள் உடையது ஆதலாலே, எது கூடுதல்? எதைக்கூடுதல்? என்ற இரண்டு கேள்விகளை எழுப்பிக் கொண்டு, இதுவரை கிடைக்காமைக்குக் காரணம் என்ன? என்ற கேள்வியை வருவித்துக்கொண்டு, மலசக்திக்கு வளிமை கூடாமையே காரணம் என்று தெளிவு செய்து, இதனால் செலுத்துவது ஞானம் என்று புலப்படுத்தி, அந்த யோகத்திற்குச் சந்தர்ப்பம் என்ன என்று தொடங்கி, அந்த முறை அமைப்பினாலே யோகத்திற்கு இடம் தந்து, சரியை சிரியை பயின்ற நெறியிலே மேற்கொள்ளப்படுகிற சாதனம் யோகம் என்றங்கூறி, ஞானசிரியனுடைய கடைக்கண் பார்வையினாலே மலம் நீங்கப்பட்டிருப்பவர்க்குச் சரியையிலும்சிரியையிலும் அதிகாரம் எனவும் அவைகளின்வழியே நின்றேர்களுக்கு யோகத்திலே பிரவேசம் எனவும், அந்த நெறியிலே தலைப்பட்டு அடைசிற பயன் ஞானம் என்று நெறிப்பட உணர்த்தினார் திருமூலர். அப்படி உணர்த்துவதற்கு மூலப்பொருளாக இருந்த பரம சாதனம் ஆகமம் என்பதை அந்தப் பெருமானார் எடுத்துக்காட்டுகிறார். அந்த இயல்பைச் சேக்கியார்டலப்பட்டுத்துகிறார்.

இத்தகைய பேற்றினை நமக்கு அந்த ஆசிரியர் வழங்குகின்றபொழுது ஆகமங்களொல்லாம் சிவபேதம், ருத்ரபேதம் என்னும் இரண்டில்லாதங்கி, சிவஞால்சொல்லப்பட்டு, கேட்ட சிவன்கள், சொன்ன சிவன்கள் என்று இருவகைப்படுவார்கள். சிவஞான போதத்திலே சொல்லப்பட்டவை சொன்ன சிவன்கள். அவனுடைய அருளினால்கேட்ட சிவன்களாக இருக்கும் ருத்ரிர்கள், ரீஷி பரம்பரையினருக்கு வரும். அது சிவாகமங்களிலே சொல்லப்பட்டிருக்கிறது.

சிவாகமங்களின் சாரங்களை இந்தே  
மக்கு அனுகரிக்க எழுந்துள்ள திருமூலர்  
பரமாகாசம் என்று சொல்கிறோர். சிதாகாசப்  
பெருவெளிபில் உள்ளவர்களுக்கு அருளிச்  
செய்யப்பட்டதாயிருக்கும் சிவாகமங்களின்  
சாரமாக இந்த யோகாத்தை எடுத்துச்  
சொல்லும்போது, தானும் அந்த நெறியில்  
நின்றால் அல்லாது அந்தப் பெரும்பொருள்  
பற்றிப்பேசுதல் அரிதாதலால், அந்தஸ்திலையில்  
என்றென்ற மும்பி நிற்கும் திருமூலதேவர் அந்த  
ஸ்திலைனின்று அருளுவார். எம்மனுரும்  
நின்துகொள்ளுத்தெபாருட்டு அவர் திருக்  
யிலாயத்திலிருந்து வருகிறார் என்பதைக்  
யிலாயத்து ஒரு சித்தர் பொதியில் சேர்  
ார்' என்று ஊரும் பேரும் நம்மவர்போல்  
வத்து, கயிலாயத்து ஒரு சித்தர் என்று  
பயர் சொல்லக் காரணம் என்ன? வினை  
சத்தால் வந்து, ஊரும் பேரும் ஒன்றும்  
ல்லாததால் தனியாக அவருடைய பெய-  
ரச் சொல்லுவதற்குக் காரணம் என்ன?  
மேசவரன் கயிலாயத்திலிருந்து எழுந்து  
ந்தது கி. பி. யா? கி. மு. வா? என்று  
சால்லி, அவர் காலத்தால் வரையறுக்கப்  
ட்டவர் அல்ல. காலம், இடம், திக்கு  
வைகளைக் கடந்தவர்தாம் பரமஞானிகள்.  
ானிகளுக்கே அப்படிப்பட்ட சியமம்  
ல்லையாயின் அது பெரிய பரமஞானியாகிய  
மேசவரனுக்கு எங்ஙனம் பொருந்தும்.  
கவே, கயிலாயத்தில் ஒரு சித்தர் என்று  
றங்கின்றார். அப்படிப்பட்ட திருமூலர்  
கம்பரத்தில் வந்து நடேசேப்பெருமானின்  
பரானாந்தத்திலே தோய்ந்தவராகி, அதன்  
பின்னர் திருமந்திரத்தை அருளிச் செய்தார்  
என்று அவருடைய இயல்பை உணர்ந்த  
சேக்கிழார் எடுத்துக்காட்டுகிறார்:

வாங்கியமைய் யனார்வின்கண்

வரும் ஆனந்தக்கூத்தை  
அவ்வியல்பில் கும்பிட்டு.

பரம சாதனங்களை மேற்கொண்டவர் களுக்கு அந்தத்திருவருள் தானே வவ்விக் கொள்ளும் இயல்பை உடையது. இவர்கள்

போட்டுக்கொன்று பற்றிம் இயல்வுடையது அன்று. அப்படித் திருவருளிலே தோய்ந்த வர்களாகி, திருவருளால் தூண்டப்பட்ட வர்களாகி சின்று இந்த திருமகிஞர்த்தை அருளிச்செய்து என்பது இத்திருமகிஞர்த்தி நுடைய பிறப்பை நாம் உன்னரு உனரத் துணைசெய்யும். இங்கிலையை அவர் அறிதல், அதை வழங்கிய சிவன் அறிதல் என்போன்ற வர்களுக்கு மன எழுசிக் கொட்டுவது அதை சிந்தித்துக்கொள்ளுதல் வேண்டும். இப்படிப்பட்ட பார்ம்பரியத் திலேவாக்க ஒருபெரியார் அருளிச்செய்தநூல் திருமகிஞர்ம் என்பதாகும்.

இந்தத் திரும்திரம் என்ற ஒன்று, ‘மந்திரம்’ என்ற பெயரால் அழைக்கிறுப்பதால் மந்திரம் என்ற சொல்லை அதனுடைய பொருளையுணர்ந்து சியமனம் பண்ணவெல்லவராய் இருக்கும் ஒப்புயர்வற்ற ஒரு தலைவருடைய இயல்பைப் பலப்படுத்துவது திருமந்திரம் என்று திசையை மாத்திரமாவது தெரிந்துகொள்ளவேண்டும். திரும்திரம் என்ற இடத்தில் மந்திரம் என்ற சொல்லை சியமனம் பண்ணுவாரையும், அவருடைய ஆற்றலையும், அதற்கு கொள்வதும் இருக்கிறது என்பதையும் தெரிந்துகொள்ளவேண்டும்,

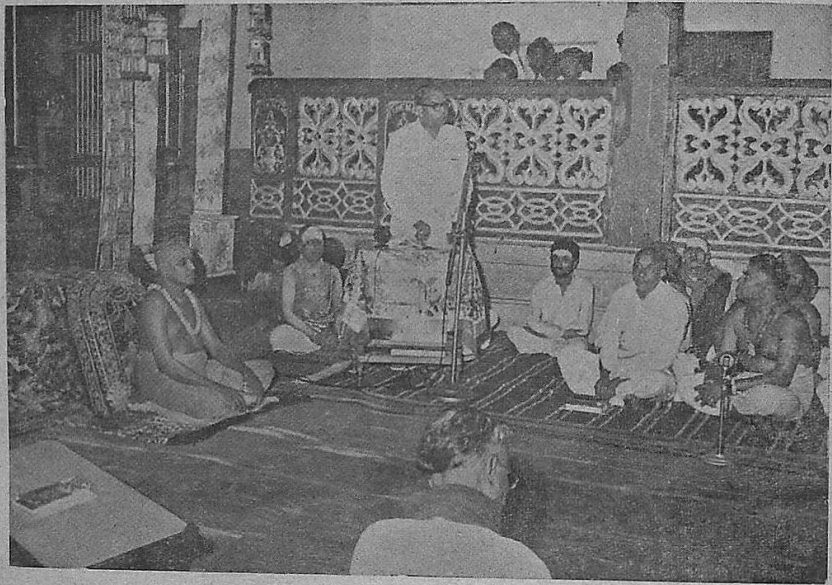
ஞானம் என்ற ஒன்று எல்லோராலும் விரும்பப்படுகிறது. அது இரண்டு படியாய் இருக்கிறது. நமக்குத் தொலைவில் ஒருபாடி இருக்கிறது. அதனையடுத்து இடையிலே ஒரு படி இருக்கிறதே அந்தப் படி நிலைத்துவம் திருக்கும். நம்மை அந்த ஞானதெறியில் தலைப்படுமாறு செய்கிறவர் நம்முடைய அருளாசாலுகிய திருமூலதேவர் ஆவார். அத்தகைய அபூர்வதெறியிலே நம்மைக் கெலுத்து கிறவர்கள் ஞானசாரியர் ஆவார்கள். அவர்கள் தாம் நமது கருணைமூர்த்தியாக விளங்குபவர்கள். எத்தனையோ காலமாக நம்முடைய சைவ பாரம்பரியத்தில் செய்த ஒரு விசேஷ புண்யத்தின் பயனாக, கிருபாசமுத்திரமான மகாசங்நிதானம் அவர்கள் திருவாளத்தில் புகுற்று, மீண்டும் நமசிவாய ஸுரத்திகளுடைய

திருவருள் இவர்கள் திருவள்ளத்தில் ஸின்று நமக்கு அனுக்கிரகிப்பதற்கு இன்றைக்கு வேறு சான்றுகள் வேண்டாம். இதை ஒவ்வொரு சந்தர்ப்பத்திலும் என்னும் போது - இந்நாலிலே பிரவேசிக்கிறவர்கள் பிரவேசியும்கள், அதற்கெல்லாம் அடிப்படைகளும் எத்தனையோ உள்ளன, இந்த நாளிலே நாம் அஞ்சி அஞ்சி புத்தகங்களிலே இடம்பெற்று, நமது சித்தத்திலே இடம்பெற்ற திருமந்திரத்தை நம்மையெல்லாம் சிந்திக்கும்படிச் செய்தார்கள் என்பதை ஸினைக்கும்போது, அதற்கெல்லாம் அவர்களுடைய பெருங்கருணைதான் காரணம். என்போன்றவர்களுக்கு இப்படிப்பட்ட

ஒரு பெரிய தகுதி தந்து இங்கே இந்தப் பொறுப்பு வகிக்குமாறு செய்த கருணைக் கிறத்தை என்றென்றும் சிந்தித்துக் கொண்டிருக்கிறேன். இத்தகையதொரு பேற்றிலை நாந்த அந்தத் திருவருளை வழுத்திக்கொண்டு, இனிமேல் நல்ல கேள்வியைக் கேளுங்கள் என்று அருளுமாறுகூறி, கேட்டு அதன்படி அமைந்து ஒழுகுங்கள் என்பதைப் புலம் படுத்துமாறுகூறி, இங்கே 'கேள்விகேட்டு அமைதல்' என்ற ஒரு பெரிய விஷயத்தை நம்முடைய சிவகுமார் உதவுவார். அப்படி இன்றைக்கெல்லாம் சிவகுமாரர்களாகவே அமர்ந்திருக்கின்றார்கள் என்பதையும் நாம் சிந்தித்துக்கொண்டிருப்போம்.

போற்றுகின் ரேன்புகழ் நும்புகழ் நூனத்தைத்  
தேற்றுகின் ரேன்சிந்தை நாயகன் சேவடி  
சாற்றுகின் ரேன் அறை யோசிவ யோகத்தைப்  
போற்றுகின் ரேன்எம் பிரானென்று நானே.

—திருமூலர்.



திரு. சிவகுமார் விரீவுவரை நினைவுத்துடன்

'கேள்விகேட்டமைதல்'

திரு. ச. வெந்துமார் அவர்கள் M.A.,  
சென்னை.

ஸ்ரீவீரி குருமகாசங்கிதானம் அவர்கள் திருவடிகட்டு வணக்கம் செலுத்துகிறேன், இங்கே குழுமியிருக்கின்ற அனைவருக்கும் என்னுடைய தாழ்ந்த வணக்கத்தை இங்கு தெரிவித்துக்கொள்கிறேன். பரமன் ரொம்ப கருணை உடையவன், தகுதியற்றவனுகிய என்னையும் ஆட்கொள்ளுகின்ற பெரும் தகைமை அவனிடத்திலே உண்டு. இன்று அமைந்திருக்கிற தலைவர்கள் மிகச் சிறந்த வர்கள். மற்றும் அமைந்துள்ள பேச்சாளர் களையெல்லாம் பார்க்கும்போது எனக்குப் பூர்வ புண்ணியத்தின் பயநாகவே இந்த வாய்ப்பு சிடைத்திருக்கிறது என்ற எண்ண வேண்டியிருக்கின்றது. அதன் பலனுகவே நான் இதில் கலந்துகொள்ள நோர்ந்துள்ளது.

இப்போது அடியேனுக்குக் கொடுக்கப் பட்டிருக்கிற பொருள் “கேள்வி கேட்டு அமைதல்”. கேள்வி என்றிருக்கிறதே, இது சில மாணவர்களுக்கு மிகுந்த பயத்தைக் கொடுக்கக்கூடியது. அந்தக் கேள்வி அல்ல நாம் நினைப்பது. “கேள்வி முயல்” என்று ஒரு பழமொழி சொல்வதுண்டு. “கற்றலின் கேட்டலே நன்று” என்றும் ஒரு பழமொழி உண்டு. ஆகவே, இப்படி கேள்வி என்பது ஒரு சிறந்த கருத்தோடு அமைந்திருக்கிறது. இராமாயநந்திலே அனுமனை “சொல்லின் செல்வன்” என்று சொல்கிற அமைப்பிலே கேள்விச் செல்வத்தை நாம் நாபகத்திற்குக் கொண்டுவர வேண்டும். இந்தக் கேள்வி என்பது நமக்குச் செவிச்செல்வமாக அமைகிறது. செல்வங்கள் பலவாக இருக்கின்றன. அவற்றுள் மிகச் சிறந்தது செவிச்செல்வம், “செல்வத்துள் செல்வம் செவிச் செல்வம்” என்பது திருவள்ளுவர் வாக்கு. அந்தச் செவிச்செல்வத்தை நாம் ‘கேள்வி’ என்று

செருக்கமாகக் கொள்ளலாம். காது இருந்தும் நல்ல சொற்களைக் கேளாதவர்கள் செவிட்ர்கள். கண் இருக்கிறது; படிக்கத் தெரியாதவர்களிடம் ஒரு புந்தகத்தைக் கொடுத்து அதனைப் படிக்கக்கொள்ளுவது அவனுல் படிக்கவே முடியாது. படிக்கத் தெரிந்தவனுக்கு விளக்கு திடீரென்று நின்ற விட்டவாடன் கண்ணிருந்தும் படிக்கமுடிய வில்லை. கண் இருந்தும் குருடர் என்ற சொல்வதுபோல, காது இருந்தும் கேள்விப் பயன் பெற்றுபோனால், காது இருந்தும் செவிடர் என்று சொல்லக்கூடிய நிலைதான் வருகிறது. ‘கேட்டினும் கேளாத்தகையவே’ என்ற குறள்தான் இச்சமயத்தில் நூபகம் வருகிறது. சொல்லுவோருடைய அறிவு, அவர்களுடைய அளவு, அவர்களுடைய ஆற்றல், அவர்களுடைய ஆண்மீவாளர்கள், அவர்களுடைய பேச்சு நமக்குப் பலவகை களில் பலன் தருகின்றன. எனவேதான், சிறந்த கருத்தைக் கேட்கிறதிலேகூட, சிறந்த கருத்தைச் சிறந்தவர்கள் வாயினாலே கேட்பது சிறந்த பயன் தரும். அதை நாம் நாபகத்தில் வைத்துக்கொள்ளவேண்டும். நல்ல விஷயத்தை நல்லவர் வாயினாலே கேட்பது ரொம்ப ரொம்ப நல்லது. அது நமக்கு நல்ல ஆண்மீபலம் பெற உதவும். அதலுட்தான் ‘கற்றலனுயினும் கேட்க’ என்று சொல்லப் படுகிறது.

இப்படிக் கேட்கும்போது, அதைக் கவனமாகக் கேட்கவேண்டுமென்று பெரிய வர்கள் சொல்லி வைத்திருக்கின்றார்கள். அதோடு, அப்படிக் கேட்பதையும் பக்தி சிரத்தையோடு கேட்கவேண்டும். அப்படிக் கேட்ட பின்னர், சிந்தனைசெய்து பார்க்க வேண்டும். கற்றல், கேட்டல், சிந்தித்தல்,

தெளிதல் என்று இதை வரிசைப்படுத்திக் கொல்லியிருக்கிறார்கள். அப்படிச்சொல்லும் போது, கேட்பதை இரண்டு காதுகளினாலே கேட்க வேண்டுமென்று சொல்லுகிறார்கள். எல்லாப் பக்கங்களிலிருந்தும் வரக்கூடிய நல்ல விஷயங்களைக் கேட்க வேண்டும். ஆண்டவன் நமக்குக் கண்களையும், காது களையும் தலையிலே வைத்திருப்பதற்குக் காரணம், நம் கண்ணும் காதும் ஓன்றுகச் செயல்படுவதற்காகத்தான். இதைத்தான் 'செவிமடுத்தல்' என்று சொல்கிறார்கள். இப்படிச் செவி மடுக்காமல், போகின்ற போக்கிலே பேச்சை ஒரு காதாலே கேட்டு, இன்னெரு காதாலே விட்டுவிடுவது செவி மடுத்தலாகாது. கேட்பவற்றைக் கவன மாகக்கேட்டு, கொள்வனவற்றைக்கொள்ள வேண்டுமென்று கூறப்படுகிறது. இதிலே நாம் பேசுகின்றவர்களின் திறலைப்பற்றி எட்டபோடாமல், அவர்கள் பேசுகிறுக்கும் பொருளைப்பற்றித்தான் சிந்திக்கவேண்டும். எல்லோரும் சிறந்தபேச்சாளர்கள் ஆகிவிட முடியாது. ஆகவே சிறந்தபேச்சாளராகவும் இருந்து, பேசுகின்ற அப்பொருளும் சிறந்த பொருளாக அமைந்தால், அது ரொம்ப விசேஷம். தாடகையின்மீது இராமபிரான் விட்ட அந்த அம்பு அவள் மார்பைத் துளைத்துக்கொண்டு எப்படி வெளிச்சென் றதோ, அதுபோல் ஒரு காதால் கேட்டு, இன்னெரு காதால் விட்டுவிடுவது கூடாது. கேட்பதை நன்கு கேட்டு, மனதில் வாங்கிக் கொள்ளவேண்டும். இல்லாவிட்டால், புல்லர்க்கு நல்லோர் சொன்ன பொருள்போல ஆகிவிடும்.

ஒரு பொருளைச் சொல்கிறவர் ஆசான். கேட்கிறவன் மாணவன். ஆக இரண்டு பேர். சொல்கிறவர்களைப் பறந்துக்கு உதாரண மாகக் கொள்ளலாம். கேட்கிறவர்களை ஸழ லுக்கு உதாரணமாகக் கொள்ளலாம். அதே போல் இயலும், இசையும் ஒப்பிடலாம். இந்த இரண்டும் ஒன்றுசேரும்போதுதான் நாடகம் உண்டாகின்றது. அதுபோலவே,

கேட்பவர்களின்விருப்பத்திற்குத் தகுந்தாற் போல்தான், சொல்லிக் கொடுக்கிறவருக்கு ஆசையும் ஏற்படும். பனம் கொடுத்து விடுவதால் மட்டும் சொல்லிக் கொடுக்கிற ஆசிரியருக்கு ஆசையை உண்டாக்கிவிட முடியாது. ஏழை மாணவனுக் கீருந்தாலும் கூட, அவன் பாடம் கேட்டுக்கொள்ளும் விதத்திலே இருந்தால் ஆசிரியருக்குத் தனி விருப்பம் ஏற்படும். அப்போதுதான் அவனுக்குச் சொல்லிக் கொடுப்பதைப் பார்க்கலாம். ஆசிரியர் தன்னுடைய அறிவை யெல்லாம் ஒருபழம் ஒதுக்கிவைத்துவிட்டு, எப்படி மாணவன் ஸலைக்கு இறங்கிவிட்டு, அவனுடைய ஸலையிலேயே ஸின்று சொல்லிக் கொடுக்கின்றார் என்பதை ஆர்வத்தோடு பாடம் கேட்கும் மாணவன் விஷயத்தில் காண்பதை நாம் மனதிலே ஓன்றுகப் பதிய வைத்துக்கொள்ள வேண்டும். சிறந்த கல்வி ஞானம் உள்ளவர்கள் கிடைக்கமாட்டார்கள். கேள்விஞானம் உள்ள மக்களுடைய அருள்வாக்குகளை நன்கு கேட்கவேண்டும். அவர்களை நன்கு படிக்கும்படிச் செய்து கேட்கவேண்டும். இப்படிப் பழங்காலத்தில் பற்பல அரசர்கள், பிரபுக்கள் இருந்திருக்கிறார்கள். நல்ல கல்விஞானமுள்ளவர்களைத் தங்களது சபையிலே வைத்துக்கொண்டு அவர்கள் வாயிலாகக் கேட்டுப் பயனடை வார்கள். திருமூலர் சொல்லுகிறார் :

அறம் கேட்டும் அந்தனர் வாய்மொழி கேட்டும் மறம் கேட்டும் வானவர் மந்திரம் கேட்டும் புறம் கேட்டும் பொன்னுரை மேனிஸம் ஈசன் திறம் கேட்டும் பெற்ற சிவகதி தானே.

இம்மாதிரி இருந்தால் சிவகதி விளைய மென்று அப்பர்சொல்கிறார். இப்படிப்பட்ட கேள்விஞானத்தை அனுபவம் பெற்றவர் களுடைய வாயிலாகக் கேட்பது மிகவும் நல்லது. எப்படி பி. ஏ. பட்டத்தை ஏழு வயது சிறுவன் திடை ரெண்று அடைய முடியாதோ அதேபோல நல்ல கேள்விஞானத்தைப் பெறவேண்டுமானால் அன்பு முதிர்க்கி பெற்றவர்களுடைய வாயிலாகக்

கேட்பதே எல்லது. இப்படிப்பட்டவர்கள் வாயிலாக நாம் சிவஞான அனுபவத்தைக் கேட்டால் சிவகதி கிடைக்கும். அதை எப்படிக் கேட்கவேண்டும்?

செவிகாள் கேண்மின்களோ - சிவன் எம் இறை செம்பவன் எரிபோல் மேஸிப்பிரான்திறம் எப்போதும் செவிகாள் கேண்மின்களோ.

அதாவது, நம்முடைய செவிகளில் நன்கு வாங்கி, தேங்கி வைத்துக்கொள்ள வேண்டும் என்று சொல்லுகிறோர். அப்படி யானால், கேட்பதோடு சில்லாமல் அவைகளை நன்கு உணரவும் வேண்டும். இதை “உல கெலாம் உணர்ந்து” என்று சொல்வதிலே பிருங்கு நாம் புரிந்துகொள்ளலாம். இப்படி உணர்ந்து ஒருபொருளைக் கேட்கும்போது, உயிரும் உடலும் எப்படி ஒன்றுபடுகிறதோ

அதுபோல் நம்முடைய வாழ்க்கையில் இங் நிலைகளைவத்து வாழுவேண்டுமென்ற ஒரு சிறந்த குறிக்கோளைக் கூறுகிறது. இப்படி பிருக்கக்கூடியவர்கட்டுச் சிவன் உறுதுணையாக நிற்பார் என்று கூறுகிறோர். அதாவது, மீண்டும் பிறவானெறி நமக்கு அருள்படாம். இப்படி சிறந்தவற்றைக் கேட்டு, சிந்தித்து அமைவதாலே, இத்துணை நன்மைகள் நமக்குக் கிடைக்கின்றன என்று சொல்லி பிருக்கிறோர். இப்படிப்பட்ட சிறந்த ஒரு கருத்துள்ள பொருளை விளக்கும்வகையிலே ஒரு சந்தர்ப்பத்தைக் கொடுத்த, குருமகா சங்நிதானம் அவர்களுக்கு என்னுடைய நன்றியை மீண்டும் தெரிவித்துக்கொண்டு, அவர்களுடைய திருவடிகளுக்கு எனது வணக்கத்தைச் செலுத்துக்கொண்டு, என உரையை முடித்துக்கொள்ளுகிறேன்.

உறுதுணை யாவ துயிரும் உடம்பும்  
உறுதுணை யாவ துலசுறு கேள்வி  
செறிதுணை யாவது சிவனடிச் சிந்தை  
பெறுதுணை கேட்கிற பிறப்பில்லை தானோ.

— திருமூலர்.

'கல்லாமை'

## திரு. அ. ச. ஞானசம்பந்தம் அவர்கள், M. A..

சென்னை.

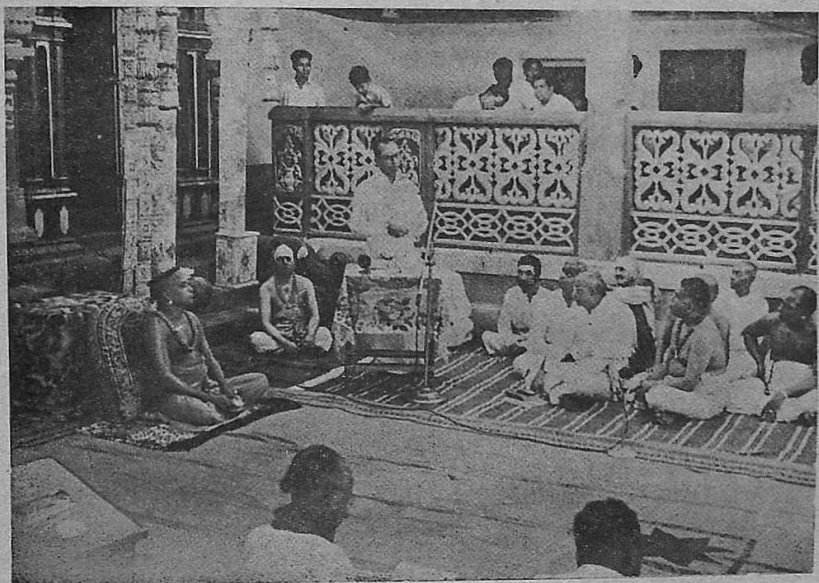
ஸ்ரீ நமசிவாயப்பெருமானின் திருவடி களுக்கும், ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ மகாசங்கிதான் தின்-பொன்னார் திருவடிகளுக்கும் வணக்கம். பெரியோர்களாகிய உங்களுக்கும் எனது வணக்கத்தைத் தெரிவித்து ஒருசிலவற்றைப் பேச சிற்கின்றேன்.

'பெறுவான் தவம்' என்று பெரியோர் கள் சொல்லுவதுண்டு. இவ்வளவு பெரிய திருமத்திரநாளில் எனக்குக் கொடுக்கப்பட்டுள்ள தலைப்பை ஸ்ரீக்கும்போதெல்லாம் உண்மையாகவே என்மனம் வியப்பு அடைகின்றது. குருமகாசங்கிதானம் அவர்கள் மிக நன்றாக ஆராய்ந்து, இவனுக்கு இதுவே பொருத்தமானது என்று கருதிப்போலும் இந்த அழகான தலைப்பை எனக்குத் தந்துள்ளார்கள். உண்மையிலேயே பல இடங்களிலும் சுற்றிவந்த பிறகு, கல்வியைக்காட்டிலும் மிக அபத்தனானது வேறு ஒன்றும் இல்லை என்ற முடிவுக்கு வரவேண்டியிருக்கிறது. பல சமயங்களில், கல்லாத பேர்களே மிகவும் நல்லவர்கள் என்று தாயுமானவர் சொன்ன து எவ்வளவு பொருத்தமுடையது என்று சிந்திக்கவேண்டியிருக்கிறது. என்ன காரணத்தாலோ கல்வி என்பதற்கு மாணிக்க வாசகர் முற்றுப்புள்ளி வைக்கவேண்டும் என்று கருதிட்டார். இப்படியாக நாம் ஸ்ரீனித்து பார்க்கும்பொழுது, இக்கல்வியைக்காட்டிலும் கல்லாமை தேவலையோ என்று ஸ்ரீக்க நம்மை அறியாமலே நமது உள்ளண்ணம் தூண்டுகிறது. காரணம் எதுவாயிருத்தல்கூடும் என்று பலகாலம் சிந்திக்கும் போதுதான் கல்லாமையினுடைய சிறப்பை நாம் நன்றாக அறிகிறோம். வயிறு மிக மிகவும் தொல்லையை மனிதனுக்கு இருப்பினுங்கூட, மனிதன் அதுபற்றிச்சிந்திப்பதே

இல்லை. ஆனால், வயிற்று வளி வருகின்ற போது வயிற்றை ஸ்ரீனப்பதுபோல், கல்வி மினால் ஏற்படும் தொல்லையை அனுபவிக்கும்போதுதான் இந்தக் கல்வியும் நமக்குத் தேவையோ என்று நம்மையும் அறியாமல் நாம் ஸ்ரீனக்கின்றோம்.

இதுவரையில் உலகம் இந்தக் கல்வி என்ற சொல்லினால் எந்தப்பொருளைக் கருதி வந்ததோ, பெரும்பாலும் அந்தப் பொருளையே நாம் மனதில் வாங்கிக்கொண்ட காரணத்தினால்தான் கல்வி அல்லாத ஒன்றைக் கல்வியாகக் கருதிக்கொண்டு, பொருள்லாத ஒன்றைப் பொருளாகக் கருதிக் கொண்டு, இப்படியெல்லாம் அறிவினால் உந்தப்பட்டு அல்லவுக்கு உள்ளாகிறோம். மனிதனுடைய அறிவுவளர்ச்சியின் அடிப்படையிலே இருப்பது கல்வி என ஸ்ரீனித்து மேல்நாடுகள், அந்தக் கல்வியின் பயனாக இன்று மனிதனை மனிதன் அழிக்கக்கூடிய ஒரு சக்தியை மிக விரைவில் தேடிக்கொண்டிருக்கிறது. அவற்றையெல்லாம் ஸ்ரீனித்து பார்க்கின்றோம் ஒருபறம். இனிக் கீழைநாட்டுப்புறங்களைப் பார்த்தால் அங்கேயும் அறிவின்வழி சென்று அறிவு ஒளிவீசித்திகழக் காண்கின்றோம். அறிவு ஒளிவீசித்திகழக்கிறதாலும், அந்த அறிவினால் உண்மைப்பயன் ஏற்படாது என்று நாம் சிந்தித்துப் பார்க்கும்போது மறுபடியும் தாயுமானவர் நினைவுக்கு வருகிறார்.

இந்த முறையிலே இன்றைய உலகில் ஒருவரையொருவர் தோல்வியடையச் செய்யக்கூடிய அளவுக்குக் கல்வியின் மேம்பாடு இருக்கிறதே தவிர - இரண்டாயிரம் ஆண்டுக்குமுன் ஒருபெரியவர் கூறிச்சென்றாலே



திரு. ஞானசம்பந்தம் வீரவுரை நிகழ்த்துகிறார்

'கற்பவை கற்க' என்று, அதிலிருந்து 'கற்க' என்ற ஒரு பகுதியைத்தான் இன்றைய உலகம் எடுத்துக்கொண்டதேதவர், அதற்கு முன்னாலே இருக்கின்ற 'கற்பவை' என்ற சொல்லை என்ன காரணத்தாலோ மறந்து நிற்கக் காண்கின்றோம். கற்கவேண்டுவன வற்றைக் கற்கவேண்டுமேதவர், கற்கவேண்டானவற்றையெல்லாம் என்றாகக் கற்று, அதனாலே எஞ்சிய 'ஆணவும்' ஒன்றேவிளங்கக் கானுகிறோம். இதை நினைந்து பார்க்கின்றார் கருணை வள்ளாகிய கிருமூலர். அதுபோல் திருவள்ளுவரும் நினைந்து பார்க்கிறார். 'கல்வி' என்ற அதிகாரம் அமைத்து, அதன்பின், 'கல்லாமை' என்னும் அதிகாரத்தை வள்ளுவுப் பெருந்தை வைத்துள்ளார். கல்வியினால் ஏற்படும் நன்மையையும் கல்லாமையினால் ஏற்படும் துன்பத்தையும் சொன்னார். ஆனால், இங்கே திருமூலர் கல்வியைப்பற்றிச் சொல்லி, அதன் பின்பு 'கேள்வி கேட்டு அமைதல்' என்ற தலைப்பைவைத்து அதன்பிறகு கல்லாமையைப்பற்றிப் பேச வேண்டிய ஓற்றுமை என்ன என்று சிந்தித்துப் பார்க்கவேண்டும். இதற்குத் திறவுகோல் வள்ளுவரிடத்தில் காணப்படுகிறது. 'துறவுக்குப்பின் 'அவாஅறுத்தலை' வைத்திருக்கிறார். பரிமேலமுகருக்குச் சங்கேதகம் வருகின்றது. எல்லாவற்றையுமே துறக்க வேண்டுமென்று சொன்னபிறகு, அவாஅறுத்தல் என்ற ஒரு அதிகாரம் எப்படி ஏற்பட்டது என்று சிந்திக்கிறார். "வேதனைபற்றி ஒரோவழித் துறக்கப்பட்ட புலன்களின்மேற் பழைய பயிர்சிவப்பத்தான் நினைவுசெல்லுமன்றே; அங்கினவும்பிறவிக்கு வித்தாமாதலின் அதனை இடைவிடாது மெப்ப்பொருளுணர்வான் அறுத்தல்" என்று ஒப்பு உயர்வு அற்ற முறையில் அதிகாரத்தொடர்புகாட்டி எழுதினார். இப்படிப்பட்ட பெரியவர்களுடைய உரைகளைக் கண்டாலோயிய நம்மால் பேருண்மைகளைக் காணமுடியாது. அந்த உண்மையை வாங்கிக்கொண்டால், கல்வியின் பின்னர் - கேள்விகேட்டு அமைத்தின் பின்னர் - கல்லாமையை வைத்ததன்

சிறப்பை நாம் நன்கு அறிவோம். இன்று வரையில் என்ன நினைக்கின்றோம்? கல்விசாதனமாகும் என்பதைவிட்டு அதனையே முடிந்தமுடிபாக நினைந்துவிடுகிற தவற்றை உலகம் செய்துவருகிறது.

இருபதாவது நூற்றுண்டு சின்னானி வருந்துகிறுன். வழியை வைத்துக்கொண்டு, அதையே பயத்தைக் கிடைக்கிற நாட்டிலே தோன்றுகிறது. கல்வியானது ஒரு வழியாக அமையுமே தவர், கல்வியே பயன் ஆகாது. பலர் என்ன நினைந்துவிடுகிறார்கள்? கல்வியே பயனுக்கக் கருதிவிட்டார்கள். மாடியில் ஏற்வேண்டும் என்றால், நாம் படிப்படியாக ஏற்கூடுவேண்டும். ஆனால், படியையே மாடியாகக் கருதக்கூடிய அளவுக்கு மனித நுடையை அறிவு வளர்ந்துவந்துவிடுமானால், நாம் வருத்தப்படவேண்டுமே அல்லாமல் வேறு ஒன்றுமில்லை. கல்வியானது அறிவு விளக்கம் தருவதற்கு அமைகின்ற வழியே தவர், கல்வியே பயனுக்கிடைத்த நாட்டவர்கள் என்றைக்கும் கருதினதே இல்லை. ஒருசிலர் அங்ஙனம் நினைத்த காரணத்தால் நம் பெரியவர்கள் உள்ளம் வருந்தி 'கற்றுநர யானவேண்டே' என்று சொல்லிவிட்டார்கள். கல்வியால் ஏற்பட்ட அல்லலை நினைத்தார். அதை வழியாகக்கொண்டு மேலே செல்லுவதைவிட்டு அதையே பயனுக்கக் கருதிய அந்தச் சூழ்நிலையில் நம்முடைய பெரியவர்கள் தோன்றி, 'நீ நினைப்பது தவறு; முழு முதல் பொருளாகிய பயனை அடைவதற்கு ஒரு வழி இது' என்ற ஒரு பேருண்மையை உணர்த்தினார்கள். அந்த வரிசையில் முதல் படியிலே சிற்கின்றார் கண்ணப்பார். கல்விவாசனை இல்லாத குடும்பத்தில் பிறந்தவர், கொல், ஏறி என்று சொல்லிப் பழகிய குடும்பத்தில் வந்தவர். ஆனால், நாம் இங்கே 'கண்ணப்பார்' என்று சொன்னவுடனேயே கல்வி வாசனை இல்லாதவர் என்ற நினைவு நமக்கு வரமுடியாது. பெரியவர் ஒருவர் 'கலீ மலிந்த சீர்மூலி' என்று - கல்வியின்

பயனுக் கிருக்கும் கலைஞரனம் நிரம்பப் பெற்றவர் என்று அவருக்கு அடைமொழி தருகிறார். எனவே கல்வி, கலைஞரன்த்தைத் தருமானால் அது சிறந்த வழியாக, பயன் தருகிற வழியாக அமையுமேதவர், வேறுக் கிருக்கமுடியாது. அப்படி இல்லாவிட்டால் அது முட்டுக்கட்டையாய்விடும். இந்தப் பேருண்மையை அறிவுறுத்துவதற்காகவே ‘கல்வி’ என்ற அதிகாரத்தை வைத்துபின், ‘கேள்வி கேட்டு அமைதல்’ என்ற அதிகாரத்தை வைத்து, அதன்பின் ‘கல்லாமை’ என்ற இந்த அதிகாரத்தை வைத்திருக்கிறார் திருமூலர். முதல் பாட்டில், முதல் அடியிலேயே இந்த ஒரு பேருண்மையைச் சொல்லிவிடுகிறார்.

கல்லாதவரும் கருத்தறி காட்சியை.

சாண் எட்டிலே கற்கும் கல்வி கிருக்கிறதே; இது இல்லாதவர்கள் கூட கருத்தறி காட்சியைக் காணுதல் கூடும். கண்டார் களா? என்றால், கண்ணப்பர் வரலாறு நிற்கிறது. நாம் நினைக்கின்றோம், இந்தக் கல்லியை வைத்துக்கொண்டுதான் ஒருவன் இம்மை மட்டுமல்ல, இதற்கு அப்பாலிருக்கும் உண்மைப்பொருளையும் அறியுமடியும் என்று. இந்தவழி அல்லாமல் வேறு உண்டு. அதைத்தான் ஞானசம்பந்தப்பெருமானின் வலாற்றில் வைத்துக்காட்டுகிறார். உனர் வரிய கலைஞரன்த்தை அறிய வேண்டும். அந்த இடத்தை அடையவேண்டியதுதான் முக்கியம். அடைவதற்கு வேண்டிய வழி முக்கியமானது அன்று. பொருளை அடைவின்றதாகிய பயனுக்குக் கல்வி ஒருசாதனம். இந்த வழியை விட்டுவிட்டு, கல்லியைக் கற்ற மாத்திரத்திலே தலை வீங்கிவிட்டால் - அறிவில் மேம்பட்டுவிட்டோம் என்ற எண்ணம் வந்துவிட்டால் கல்லியால் வரும்பயனை அடையாமல் போவதுமட்டும் அல்லாமல் அவன் ஏழே மூன்றாண்களிலும் அடைய முடியாதபடி கல்வியே கட்டித் தொங்க விடப்பட்ட கல் ஆகும். “கல்வி என்னும் பல் கடல்” என்று சொல்லுவார்கள்.

கடலுக்குக் கடல் வேற்றுமை. கருங் கடல் என்னும் கடலில் யாதொரு கஷ்டமூலில்லாமல் நீந்தும்முறை வேறு. அது போல், பரந்துமிகும் உலகத்திலே இந்தக் கல்வி தேவையா? அந்தக்கல்வி தேவையா? என்ற தேடி அலைந்து, ஏதோ ஓன்றைப் பெற்றுக்கொண்டு, அந்த இன்பத்திலேயே அமர்ந்துவிடுகிறார்கள் சிலர். அந்த இன்பத்திலே அமர்ந்துவிடுவதால் ஏற்படும் கஷ்டம் இரண்டு வகைப்பட்டும். அதனை வழியாகக் கொண்டு அடையவேண்டியபயனை விட்டு விட்டார்கள் என்பது ஒருபக்கம். கல்வி அழிந்து விட்டதே என்பது மறுபக்கம். ஆகவே, கல்லாமையிலே திருமூலர் சொல்ல வந்த மிகமிக முக்கியமான கருத்து என்ன வென்றால் கற்கவேண்டியவற்றைக் கற்க வேண்டுமே தவிர, அல்லாத யாரும் கண்முடியாது என்று இறுமாந்துமிகிறுன். அது கூடாது. முழுமுற் பொருளைக் காண, யான் எனது எனகின்ற சேருக்கை அழிக்க வேண்டும். ஆனவும் போவதற்குக் கல்வி தேவை. ஆனவுத்தைப் போக்க, கல்விக்கடலிலே நீந்தத்தொடங்கினவன் ஆனவுவடிவமாக ஆசிவிடுவானால், குளிக்கப்போய்ச் சேறு பூசிக்கொண்டவருக ஆகிறுன். ஆனவும் போக்கக் கல்வி கற்கப்போனவன் ஆனவு வடிவமாக ஆசிவிட்டால் என்ன பயன்? ஆகவேதான்,

கற்றேருகும்  
கல்லாதார் இன்பம் காணுகிலாரே

என்று கற்றேருக்கனுக்கு அடிகொடுக்கிறார். கல்லுதல் என்றால் தோண்டுதல் என்ற பொருள். தோண்டுதலினால் வரும் பயன் நீரைப் பருகுதல். அதுபோல், கல்வியில் வரும் பயன் கருத்தால் அறியவேண்டிய

காட்சியை அடைதல், நம் தமிழ் நாட்டில் கடவுள்பெயரால் அதைச்சொல்லிவைத்தார்கள். ‘கற்பனை கடங்க ஜோதி’ என்று கடவுளைப்பற்றிச் சொல்லி இருக்கிறார்கள். ‘கடவுள்’ என்றால் இதுதான் என்று வாக்கினாலும் மனத்தினாலும் ஒரு பொருளைச் சுட்டிக்காட்டலாமே தவிர, அதனைக்கடங்கு நிற்கின்ற பேரிலில் படைத்தவன் அவன் ஆகையால், முதல்பாட்டிலே முதலடியில்,

கல்லாதவரும் கருத்தறி காட்சியை

என்றார். கண்ணப்பருடைய வரலாற்றைப் பார்க்கின்றோம். அந்த வரலாறு முழுவதிலும் கல்விக்கு இடமே இல்லாததைப் பார்க்கிறோம். கல்வியின் வடிவமாகச் சிவகோசியார் நிற்கிறார். எல்லையில்லாத கல்வியை, காணமுடியாத காட்சியை, கல்வி என்பதைக் கற்காத கண்ணப்பர் ஆறு நாட்களில் கற்றுவிட்டார். திருமூலர் காட்சியை இலக்கணத்திற்குக் கண்ணப்பருடைய வாழ்க்கையை இலக்கியம் ஆகும். கலைஞரான எல்லையை எட்டிய திருநாளனசம்பந்தப் பெருமானைப் பற்றியும் திண்ணனாருடைய வாழ்க்கையை யும் சேக்கிழார் சுவாமிகள் ஒத்திட்டுப் பார்க்கிறார். இரண்டுபேர்களும் கலைஞரான வடிவகொண்டு இருக்கிறார்கள். இரண்டு காட்சியையும் பார்க்கின்றார் சேக்கிழார் சுவாமிகள், இரண்டையும் நமக்குக் காட்டுகிறார். கல்லாதவரும் கருத்தறி காட்சியைக் காணுதல்கூடும் என்பதை நமக்கு அவர்காட்டுகிறார்.

இரண்டாவதாக, உணர்வில் தின்மை வேண்டும். இது கல்வியால் சிரம்பியவர்க்கு இல்லாமல்போய்விடுகிறது என்ற பேருண் மையைப் பலகாலம் உணர்ந்திருக்கிறோம். எவ்வளவோ பெரிய தத்துவத்தையெல்லாம் எடுத்து, தங்கள் திறம்கொண்டு விளக்கிய ஆதிசங்கரர் - உலகத்தையெல்லாம் உய்யச் செய்த ஆதிசங்கரர், கண்டசியில் மனதைப் பார்த்துச் சொல்லுகின்றபோது, ஆராய்ச்சி மினாலே பயன் ஏற்படப்போவது இல்லை

என்று பஜுகோவிந்தம் பாடி முடித்தார். குவிகின்ற நிலைவேண்டும். குவியவேண்டுமானால், ‘பஜுகோவிந்தம்’ செய்யவேண்டும் என்கிறார். அதை நினைத்துபார்க்கும்போது கல்லாதவருங்கூடக் கருத்தறி காட்சியைக் காணுதல்கூடும்.

கற்றவர்கள், ‘கல்வி கற்றுவிட்டேன்; விடிவே கிடையாதா?’ என்று கேட்பது போல் தாயுமானசுவாமிகள் சொல்லுகிறார் திருமூலரும் அதைத்தான் சொல்லுகிறார். ‘நான்’ என்ற ஒன்றை அழித்துவிட்டேன்; எல்லாம் ஆண்டவகுக்கானும் காட்சி ஏற்பட்டுள்ளிட்டால் அப்பொழுது கவலையே கிடையாது என்பதாக இராமகிருஷ்ணர் சொல்லுகிறார். ‘நான்’ அழிந்த நிலையில் பார்க்கும்போது, எங்கும் சிதம்பரமாகக் காணும்கட்சியைக் காண்கிறோம். இங்கே கல்லாமையைப்பற்றிச் சொல்ல வந்தவர், ஏதோ ஒன்றைக் கல்வி என்று நினைத்துக் கொண்டு உலகம் திண்டாடுகிறதே என்று இதை அறிவுறுத்துகிறார் திருமூலர். மற்ற பகுதிகளைவிட கல்லாமை என்ற பகுதியை முக்கியமாக வைத்தார். உலகம் கல்வியினாலேதான் திண்டாடிக்கொண்டிருக்கிறது. அது உண்மையை அறியமுடியாதுபோவது மட்டுமல்ல; உண்மை அல்லாதவற்றைப் பொருள் என்று உணர்ந்துகொள்ளுகிறது. அப்படிப்பட்ட ஒரு சூழ்நிலையில் கோபம் வருகிறது; கல்லாதமுட்டரைவிடக் கல்லாதாரர் நல்லவர் என்று கூறுகிறார். உண்மையான கல்வியைக் கல்லாதவர்கள் மூடர்களே. இரண்டாவது ‘கல்லாதவர்’ எழுத்தறிவு இல்லாதவர்கள். கற்ற மூடர்கள் என்பவர்கள், கல்வி என்று நினைத்து ‘நான்’ என்று இறமாந்து இருக்கும் முடர்கள். இந்தத் தெய்வத்திற்கு என்னைக் காக்கும் சக்தி உண்டா? என்பது போன்ற சந்தேகம் வங்குவிடும் இம்முடர்களுக்கு. எத்தனையோ கோடி உயிர்கள் இருக்கும் இவ்வகைத்தில் என்னைக் காக்க இந்த ஆண்டவனுக்கு சேர்ம் எங்கே இருக்கிறது? என்றெல்லாம்

சுந்தேகம் வந்துவிடக்கூடும். கல்லாதவனைப் பெறுத்தவரையில் இத்தகைய சுந்தேகமே கிடையாது. அவன் உறுதியாக நம்பிக்கிறேன். ஆகவே ஆண்டவன் இருக்கிறார்கள் என்பது நம்பிக்கையின் அடிப்படையிலே வந்தது. எம் ஆண்டவனுக்கு இலக்கணம் வகுத்த மணிவாசகப்பெருமான் குயிலைப் பார்த்துச் சொல்கிறார்; வண்டைப்பார்த்துச் சொல்லுகிறார். மனிதனைத் திருத்தமுடியாது என்ற முடிவுக்கு அவர் வந்துவிட்டார்போலும். அதனுலோதான் வண்டையும் குயிலையும் பார்த்துப் பாடுகிறார்போலும். ஆகவேதான், கல்லாத மூட்டைக் காட்டிலும் கல்லாத வர்கள் நல்லவர்கள் என்று சொல்கிறார். கல்வி அல்லாத ஒன்றைக் கல்வி என்று நினைத்துக்கொண்டிருப்பவர்கள் சுட்டமன் போன்றவர்கள்.

‘கற்பவை கற்க’. கற்பவை என்றால் என்ன? எந்தக் கல்வி? பிறவி நீங்குவதற்குப் பயன்படுகிற அந்தக் கல்வி. இந்தப் பிறவிப் பெருங்கடலை நீங்குவதற்குத் தடைப்படாத கல்வி எதுவோ அதுதான் கல்வி. ஆனால், கல்வி அல்லாத ஒன்றைக் கல்வி என்று சினைந்து உலகம் சென்றுகொண்டிருக்கிறது. திருமூலர் முதல்பாட்டிலே முதல்வரியிலே சொல்லியிருக்கிறார். கருத்தறி காட்சியைக் காணுவதுதான் கல்வி என்று. ‘கல்லாமை’ என்கிற அதிகாரத்தில் பத்துப் பாடல்கள்

இருக்கின்றன. இந்தப் பத்துப்பாடல்களில் முதலாவது பாட்டிலே, முதல்வரியிலேயே வியாக்கியானம் செய்துவிடுகிறார். பயனை அடைவதற்கு வழி கல்வி. அதுதான் உண்மையான கல்வி என்று சொல்லப்படும். பயனைத் தராத ஒன்றைக் கல்வி என்று சினைந்து எமாந்து அகங்காரம் கொண்டிருக்கிற உலகை கோக்கி அந்தப் பெருமகன் கூறுகிறார். கருத்தால் அறிவொளிக் காட்சியைக் கல்லாதவர்களும் காணுதல் கூடும். கல்வி என்று சொல்லக்கூடியதன் பொருள் எது? எது அவனைப்பற்றி அறிவுறுத்துமோ அதுதான் கல்வி. முழுமுதற் கடவுளைப்பற்றிப் பேசுகிறது கல்வி; அல்லாதது கல்வி பின்பாற்படாதது என்ற பேருண்மையை, கல்லாமை அதிகாரத்தில் பேசுகிறார்.

ஒரே வரியிலே ஒரு பேருண்மையை விளக்க முடியும். அதை அறிந்துகொள்வதற்கு ஆற்றல் உள்ளவர்கட்டுக் கூறியிருக்கிறார். அல்லாதவர்கள் எத்தனை ஆண்டுகள் பழக்கினாலும் பயன் ஏற்படப்போவதில்லை. எங்கோ ஏதேதோ பணியில் ஈடுபட்டிருக்கும் என்னை இங்கேவந்து ‘கல்லாமை’ என்ற அதிகாரத்தைப்பற்றி நான் சினைத்துக்கொண்டிருந்த சினைவையெல்லாம் கூறும்படிச் செய்த குருமகாசங்கிதானம் அவர்களுக்கும் நமசிவாயமுர்த்தியின் திருவருளுக்கும் என்வனக்கத்தைத் தெரிவித்துக்கொள்கிறேன்.

நில்லா நிலையை நிலையாக நெஞ்சத்து  
நில்லாக் குரம்பை நிலையென் றணர்வீர்காள்  
எல்லா வழிர்க்கும் இறைவனே யாமினுங்  
கல்லாதார் நெஞ்சத்துக் காணவொண்ட ஞுதே.

— திருமூலர்.

‘நடவுநிலைமை’

பேராசிரியர்,

**திரு. கோ. சுப்பிரமணியபிள்ளை அவர்கள், M.A., B.L.**  
அன்னுமலைப்பல்கலைக்கழகம்.

‘நடவுநிலைமை’ என்ற இத்தலைப்பு சில கவடிகளில் ‘நடவுநில்லாமை’ என்று காணப் படுகிறது. இதற்குரிய செய்யுட்கள் நான்கு. முதற்செய்யுளை ஞோக்கின், நடவுநில்லாமை என்ற தலைப்பே சாலும் என்பதுதெளிவாம். முதற் செய்யுளின் முதலீல் ‘நடவு நின்றார்க் கன்றி ஞானமும் இல்லை’ எனவந்துள்ளது.

திருக்குறுளில் பன்னிரண்டாவது அதி காரம் நடவுநிலைமையைப்பற்றிக் கூறுகிறது. “பகை ஞாதுமல் நன்பென்றும் மூன்று பகுதியினும் அறத்தின் வழுவாது ஒப்ப நிற்கும் நிலைமை” என்று பரிமேலமுகர் நடவுநிலைமையை விளக்கி எழுதுகின்றார். அதாவது பகைவர், ஞாதுமலர் (அயலார்), நண்பர் ஆகிய மூவர்மாட்டும் விருப்பு வெறுப்பின்றி ஒப்பந்த்ரலே நடவுநிலைமையாகும். இந்த அறம் உலகியல்கொறியை ஞோக்கியதாய் இல்லறத்தின் வழிபில் ஒழுகு வார்க்குரிய பலவகையான அறங்கங்கள் ஒன்றும். இதனைத் தருதி, செப்பம் என்றும் வள்ளுவர் குறிப்பிடுகிறார். இவ்வறும் உலக மக்கள் அனைவர்மாட்டும், சிறப்பாக உயர் அதிகாரிகளிடத்தும், அறங்கரவையத்தா ஸிடத்தும், வணிகர்களிடத்தும் இருக்க வேண்டியதொன்று. ஆயினும் இந்த அறம் இப்பொழுது முற்கொம்பாகவே இருக்கிறது. அதற்குக் காரணம் யாது எனில், ஒவ்வொருவரும் பிற்றிடம் நடவு நிலைமை திகழ்வதைக் காண விழுமிகின்றன ரேயன்றி, அது தாங்களும் கையாள வேண்டிய அறம் என்பதை மட்டும் மறந்துவிடுகின்றனர். நடவுநிற்றலைக் களிலிலும் தாங்கள் கருதுவ தில்லை. பிறர் அவ்வாறு நடக்கக்கில்லையே என்று குறைப்பட்டுக் கொள்ளுகின்றனர்.

தகுதியுடன் சேர்மையாய் நின்று உள்ளதை உள்ளவாறு கூறுவதற்கும் செயற்படுத்துத் தற்கும் செம்மையான மனமும், உறுதிப் பாடும், அஞ்சாணமயும், ஆசையின்மையும் வேண்டும்.

சொற்கோட்டட மில்லது செப்பம் ஒருதலையா உட்கோட்டட மின்மை பெறின்.

இது திருக்குறுள். தனக்குக் கேடுவருவதா பிருந்தாலும், ஆக்கம் வருதாயிருந்தாலும் நடவு நிலைமையின்று ஒருவன் தவறக் கூடாது. மூது வாழ்க்கையில் நன்மையும் தீவையும் வருவது இயற்கை. அதை நாம் ஞேர் நின்று சரிக்கட்டவேண்டுமே தவிர, அதற்காகக் கோணல் வழிகளிலே செல்ல வாகாது. நடவுநிலைமையைக் கைவிடுதலு மாகாது.

கேடும் பெருக்கழும் இல்லல்ல நெஞ்சத்துக் கோடாமை சான்றேர்க்கணி.

எறச்சொன்னால் ஏருதுக்குக் கோபம்; இறங்கச்சொன்னால் முடவனுக்குக்கோபம்; நமக்கென்ன? என்று நடவு நிலைமையில் நில்லாது உலகம் எனிதில் மாறிவிடும். சிலர் பேசிசில் தெளிவும் நீதியும் இருக்கமாட்டா. சிலர் ஒருதலைப்பக்கமாகவே கோணின்று பேசுவர். பாம்பும் சாக்கூடாது கோலும் முறியக்கூடாது என்று சிலர் மசமசப்பாய் இருந்துவிடுவார்கள்.

அறத்தின் படியான உண்மையைக் கூறுவதற்கு அஞ்சவார்கள். இத்தகைய விளக்கெண்பக் கோள்கைகள் நடவு நிலைமை ஆகாது. வாணிகத்துறையிலே நடக்கும் திருட்டுக்கள் எல்லாம் நடவு நிலைமைக்கு மாருனவை.

வாணிகஞ் செய்வார்க்கு வாணிகம் பேணிப் பிறவும் தமபோற் செய்ன.

ஒரு தராசில் படியைப் போட்டுப் பொருளை வைத்து நிறுப்பதற்கு முன்னர் வெறுந்தட்டுக்களைச் சமன்செய்து காட்டி, பின்னரே நிறுக்கத் தொடர்க்கவேண்டும் என்கிறார் திருவள்ளுவர். 'சமன் செய்து சீர் தூக்குங் கோல்' என்கிறார். சில தராசு களின் மூல் அங்குமிங்கும் அசையாது ஒரு படித்தாபே நின் று மக்களை ஏமாற்றிவிடும். அத்தகைய தராசுகளைவைத்து வியாபாரிகள் மக்களை ஏமாற்றக்கூடாது. கொள்வதாலும் மிகைப்படாது கொடுப்பதுாலும் குறை படாது வாணிகம் செய்தாலே வாணிகர்கள் ஊதியம் அடைவார்கள் என்று வள்ளுவர் குறிப்பிடுகிறார். நடுவிலைமையைக்கடந்து பொருள்கூட்டினால் அப்பொருள் பின்வரும் சந்திகளுக்கு நன்மையைத் தராது ஒழிந்து விடும் என்று எச்சரிக்கிறார் திருவள்ளுவர்.

உலகில் மக்கள் தங்களுக்கு நல்லது ஒன்று சிகிமுவேண்டும் என்று எதிர்பார்த்து அது நிகழாதுபோனால், அது யாராவது பிறர் ஒருவருடைய கோடியசெயலால் சிகிஸ்த்து என்று நொந்துகொள்ளுவது வழக்கம். தம் வாழ்க்கையில் என்றும் தோல்வியையே கண்ட பலர் கடவுளையும் நடுவு நிலைமை இல்லாத கெடுகிலைக்காரன் என்று திட்டுவது உண்டு. புறாநாற்றிலே பக்குடுக்கை நன்கணியார் என்னும் புலவர் பாடிய பாடல் ஒன்றை இங்கே நினைந்து காணலாம்.

நிரில் தெய்தல் கறங்க ஓரில் அந்தன முழவின் பாணி ததும்பப் புனர்ந்தோர் பூவனி யணியிப் பிரிந்தோர் பைத் துணங்கண பனிவார் புறைப்பப் படைத்தோன் மன்றாப் பண்பி லாளன் இன்னு தமிழ் இவ்வுலகம் இனிய கான்கித வியல்புணர்ந் தோரே.

திருப்பெருங்குறையில் அடியார்களோடு தம்மையும் கூட்டிச் செல்லாது இறைவன் விட்டுச் சென்றதை நினைந்து நினைந்து உருகியழுத மாணிக்கவாசககவாயிகள், அது

இறைவனது நடுகிலையிக்கந்த செயல் என்றும், அவ்வாறு செய்தது நல்லதாகுமா என்றும் வருங்கிப் பாடிய பாடல் கல்லெயும் கரையைச் செய்வதாகும்.

கெடுவேன் கெடுமார் கெடுகின்றேன்  
கேட்டலாதாய் பழிகொண்டாய்  
படுவேன் படுவதெல்லா நான்  
பட்டாற் பின்னொப் பயணென்னோ  
கொடுமா நாரகத் தழுந்தாமே  
காத்தாட் கொள்ளுங் குருமணியே  
நடுவாய் நில்லா தொழிந்தக்கால  
நன்றே எங்கள் நாயகமே.

எழு பங்காளாகிய சிலபெருமான் அம்பலத்தில் நின்று அருள்நடனம் புரிவது இன்னார் இனியார்க்கு என்று இல்லாமல் அனைத்துயிர்களும் பேரின்பம் பெறவேண் டிபே நடுவிலையாய்ப் பொதுவாக நின்று ஆடுகின்றன என்பர்.

ஆதியாய் நடுவுமாகி  
யளவில்லா வளவுமாகிக்  
சோதியா யுணர்வுமாகித்  
தோன்றிய பொருளுமாகிப்  
பேதியா வேகமாகிப்  
பெண்ணுமா யானுமாகிப்  
போதியா நிற்குந்தில்லைப்  
பொதுநடம் போற்றி போற்றி.

திருமங்கிரத்துள் வரும் நடுவு நிலைமை என்னும் அதிகாரமானது வீட்டுபெறியை ணோக்கியதாய்த் துறவறத்தில் நின்று வீடு பேற்றை விழைபவற்குரிய சாதனங்கள் பல வற்றுள்ளும் யோக்கெறியைப்பற்றியதாம். நம் உடம்பிள்கண் உள்ள நாடிகள் 21,000. அவற்றுள் சிறந்தவை பத்து. தசனாடி என்ப. அவற்றுள்ளும் சிறந்தவை முன்று. அவை யாவன: இடைநாடி, பிங்கலை நாடி, சுமுமுனை நாடி என்பன. இவற்றுள்ளும் சிறந்தது சுமுழுளை நாடியே. ஏனெனில், பேரின்பத்தைப் பெறுவதற்கு உரிய நாடி இதுவேயாகும். குண்டலீசுத்தியின் விளக் கத்தையும், மணி கடல் சங்கு முதலாகிய தச நாதங்களையும், சிவானந்தத் தேளையும் அனுபவித்தற்கு இந்த நாடியின் பயிற்சி

இன்றியமையாதது: இடைநாடி பிங்கலை நாடிகள் உலக இன்பங்களாகிய சிற்றின்பத் திற்கே கருவியாகும். இடைநாடி சந்திர கலை; பிங்கலை நாடி சூரிய கலை; சுழுமைன நாடி செந்தீக்கலை. இடை பிங்கலைகளின் வழியே இயல்பாய் இயங்கும் வளியை சிறுத்திச் சமூ மூனையாகிய நடு நாடியூடே செலுத்திசின்றபின், பேரான்தம் பெறலாம். அணிமாதி அட்டசித்திகளும் தாமே வந்து சேரும். இந்தசிலையே ஈண்டு நடுவுளிலைமை என்பட்டது. நடுநாடியின் வழியே சிற்கும் நிலை நடுவுளிலைமையாம்.

எல்லாக் கலையும் இடையிங் கலைநடுச் செல்லா நடுநாடி யூடே தொடர்மூலம் செல்லா ஏழுப்பிச் சிரத்துடன் சேர்தலால் நந்தோர் திருவிட நண்ணிதிற் போரே.

திருமூலதேவர் இங்நெறிபில் நின்ற சிவ யோகியாவார். அவர் நான்மறை யோகி களுள் ஒருவர்; அணிமாதிவரும் சித்தி பெற்றுடையார். 'சிவயோகம் தலைசின்ற பூவலரும் இதயத்துப் பொருளோடும் உணர்ந்திருந்தார்' எனவரும் பெரியடாணக் குறிப்பாலும் உணரலாம்.

நடுவுறின் ரூர்வழி நானும் நின்றேனே (320)

நடுவுறின் ரூரொடு நானும்நின் றேனே (322)

என்பவற்றாலும் அறியலாம்.

இம்மங்கிரங்களுக்குத் திருவைங்தெழுத் தின் வகையாயுள்ள இருதலை மாணிக்கம், குக்கும் பஞ்சாக்கரங்களின் முறைபற்றிப் பொருள். கோட லும் ஒன்று. இருதலை மாணிக்கம் என்பது சிவயவசி, குக்கும் பஞ்சாக்கரமென்பது சிவயசிவ. இருபாலும் சிவமும் நடுவே அருளும் அமரத் தான் (உயிர்) அவற்றின் நடுவனிருத்தல் இருதலை மாணிக்கம். ஒருபால்சிவமும் மற்றெருபால்

அருளும் இப்படி அமர, தான் அவற்றின் நடுவே இருத்தல் குக்கும் பஞ்சாக்கரம். இதனைத் திருவாசகப்பாடல் ஒன்றானும் அறியலாம்:-

உடையா ஸுங்ற நடுவிருக்கும்  
உடையாள் நடுவுள் நீயிருக்கத்  
அடியே நடுவு ஸிருவீரும்  
திருப் தாஞல் அடியேயேன்  
அடியார் நடுவு ஸிருக்கும் அருளோப  
புரியா பொன்னலத்துளம்  
முடியா முதலே யென்கருத்து  
முடியும் வண்ணம் முன்னின்றே.

துறவிகள் இடகலை பிங்கலை வழியாகச் செல்லும் மூச்சை நடுநாயகமாய் இருக்கும் சுழுமை வழியாகப் போகும்படி செய்து, அத்துடன் பஞ்சாட்சரத்தைச் சேர்த்துச் செய்தது, நிலையான இன்பத்தை அடை வதைத்தான் திருமூலர் இங்கு நடுவுளிலைமை என்கிறூர். மேலும் சிவசத்தியிலிருந்துதான் அருட்சத்திதோன்றும் என்ற கூறுகிறூர். பஞ்சாட்சரத்தை வைத்துதான் தியாளிக்க வேண்டும் என்கிறூர். பஞ்சாட்சரத்தில் சிகரத்துக்கும் வகரத்துக்கும் நடுவில் யகரம் உள்ளது என்கிறூர். யகரத்தைச் சிகரத் துக்கும் வகரத்துக்கும் நடுவில் வைத்து அதாவது, அதிகுக்கும் பஞ்சாட்சரத்தை - சிவயவசி என்பதை - இடகலை பிங்கலை வழியாய் இயல்பாகச் செல்லும் வாயுவை அவ்வாறு போகாமல் தடுத்து நடுநாயகமா யுள்ள சுழுமைனாடி வழியாகச் செல்லும் படிச் செய்து, அதாவது குண்டவினி சத்தியை ஏழுப்பி, அத்துடன் அதிகுக்குமத் திருவைங்கூத்தை மனதில் கொண்டு தியானம்செய்து, நிலையான இன்பம் பெற வேண்டும் என்கிறூர் திருமூலர். இதுவே திருமூலதேவர்க்கும் சிறப்புடைய ஒப்பற் றடுவுளிலைமை ஆகும் என்பதை யாவரும் அறிவோமாக.

‘கள்ளுண்ணுமை’

ஆதீனவித்துவான்,

திரு. தே. ஆ. பூநிவாஸாராயர் அவர்கள்,  
கடலூர்.

பூநிவாஸாராயர் அவர்களின் திருவடிகளைச் சிந்தித்து வந்திக்கின்றேன். முனிபுங்கவர்க்கும் பெருமக்கட்கும் இங்கு என்னுடைய வணக்கத்தைத் தெரிவித்துக் கொள்கிறேன்.

திருமந்திர நூலில் ‘கள்ளுண்ணுமை’ என்னும் பொருள் உடுவுசிலைமைக்குப்பின் வைக்கப்பட்டுள்ளது. இன்றைய பேச்சில், கேள்வி, கல்லாமை, உடுவுசிலைமை இவை களின் கடைசியில் அமைக்கும் என்னுமையில் கள் என்பதைப்பற்றி அறியும்போது இது தற்போது ஏற்பட்டது அல்ல: கள்ளைக் குடிக்கும் பழக்கம் அனாதி காலம் தொட்டே இருந்து வந்திருக்கிறது. அதோடு அமையாது, மேலும் வளர்ந்து, சிலருக்கு அவசியமான பொருள்போலும் ஆகிவிட்டது. இது பற்றியவை, எளிதில் விடுவதில்லை. இது, உண்டபின், உண்ட வரைத் தன் நிலையை மறக்கச் செய்கிறது. அவரைக் கிடத்தலாகியசிலைக்கும் கொண்டு வருகிறது. கள் உண்ணப் பழகின் அது அவரை, தனினைச் சுதா நினைந்துகொண்டிருக்கும்படியும், நிலைத் தற்கு அடைந்திருக்கும்படியும் செய்கிறது. அதனால் கள் அறிவினைக் கெடுத்துவிடுகிறது. அறிவினைக் கெடுக்கும் கள் நமக்குத் தேவை இல்லை. ஆனாலும் அதை நாம் அவ்வளவு எளிதில் விடவும் முடியாது. சட்டத்தினாலும்கூட அதினைப் போக்குவது கடினமாக உள்ளது. ஆனால் அதை எப்படிப் போக்குவது? நாம் அதனினின்றும் எப்படி விடுதலைப்பறுவது? என்பதை அறியவேண்டும். அதற்கு நமது திருமூலர் விவரங்கிறார்.

அதாவது கள் உண்பதை நிறுத்த, அதற்கு மாற்றுப்பொருள்கள் நிறுத்த, தருகிறார் பொருளுக்கு அதே பெயரையும்

நம்பிடை இறுகிப் பற்றிக்கொண்டிருக்கும் தீய பழக்கமாகிய கள்ளுண்டலை நம்மை விட்டு விலக்கவேண்டுமானால், அதனை அவ் வளவு எளிதில் விடுவது முடியாதகாரியம். அதற்கு மாற்றுப்பொருளைக் கொடுத்து, சீக்கும்பவழிதான் சிறந்தது. அதுதான் செயலாற்றுகின்ற வழி. இதற்குத்தான் நமது அரசாங்கத்தாரும் கள்ளுண்பதை நிறுத்தி அதற்கு மாற்றுக் ‘பதார்’ உண்ணும்படிக் கூறுகிறார்கள் போலும்.

நம் திருமூலரோ ஒருசிறந்த மாற்றுப் பொருள் தருகிறார். மாற்றுப்பொருள் என்பதனால் அதற்கு உள்ள தன்மை இதற்கு வேண்டும்; அதில் உள்ள குற்றம் இதில் சீக்கப்படவேண்டும். அதனைவிட நல்லதாக வும் இருக்கவேண்டும். சுருங்கக் கூறின் மாற்று சரியாய் இருக்கவேண்டும். மாற்று என்பதால் சிறிதளவு தரத்தில் குறைந்தும் இருக்கலாம். அதாவது 1 ரூபாய்க்கு 14 அணை என்பதுபோல. ஆனால் நம் திருமூலர் இவ்விடம் கொடுக்கும் மாற்று எப்படி?

மாற்றில் இலாபமிருப்பதால் - ரூபாயை உதாரணமாகக் கொண்டதால், கணக்குப் பார்க்கும்பிலை வருகிறது. ரூபாய்க்குத் திருமூலர் கொடுக்கும் மாற்று 17 அணை. ஒரு அணை கூடுதல். ரூபாய்க்கு ஒரு அணைதானே என்ற எண்ண வேண்டாம். அதாவது லாபமுடையது என்ற பொருளில் கொள்ள வேண்டும். அதாவது மாற்றுப் பொருள் சிறப்புடையது. அதனால் மயக்கம் தருவதும், அறிவைக் கெடுப்பதும், தன் நிலை இழக்கச்செய்வதுமாகிய கள்ளை உண்ணது, சிறந்த கள்ளை உண்ணும்படிக் கூறுகிறார்: மாற்றுப் பொருளுக்கு அதே பெயரையும் தருகிறார் பெயரில்கூட நமக்கு அதிருப்பி

எற்படாமல் இருக்கும்பொருட்டு, சுவை பிலும் அதினில்குறைந்தது அல்ல. கள்ளுண்ணுமை அதிகாரத்தில் கள்ளின் மாற்றப்போருனுக்கு 13 பெயர்களைத் தருகிறார். உதாரணத்துக்கு ஒன்று பார்ப்போம்.

'தேறல்' என்று பெயர் கொடுக்கிறார். பெயர் ஒற்றுமை - சிறப்பு - மயக்கம்தாது தெளிவைத் தருதல். அதுதான் சிவானந்தத் தேறல். சிவானந்தபோதத்திலே திலீககச் செய்வது இது.

இரண்டாவது, சுவையும் பொருளும் கொண்ட பெயரைக் கொடுத்ததால்மட்டும் பூரண திருப்பி இராது என்று கருதி 'மது' என்றே பெயர் கொடுத்திருக்கிறார். ஆனால் இந்த மது சிறந்த மது என்பதால் 'சுத்தமது' என்று சுத்த என்ற சொல் கூட்டி இந்த மதுவிற்குள்ள புனிதத்தன்மையை விளக்கு கிறார். பெயர் மாற்றங்கூட இல்லை. அதனால் இப்பொழுதுகூடவா துண்பம் கொடுக்கக் கூடிய மதுவை விடுத்து இன்பந்தரக்கடிய 'சுத்தமது'வை ஏற்கக்கூடாது என்று கேட்பதுபோல் கூறுகிறார். இதனால் திருமதித் திருத்தில் மூலர் கூறும் கள் நாம் நினைக்கும் கள் அல்ல; அதுதான் சிவானந்தத் தேறல் என்பதை முதலில் அதாவது அடிப்படையிலே உணரவேண்டியது முக்கியம்.

அடுத்து நாம் ஞானப்பால் உண்ண வேண்டும் என்கிறார் திருமூலர். இதனை ஓர் உபமானத்தினால் விளக்குகிறார். உதாரணத் திற்குப் பசுவை உதாரணத்திற்கு எடுத்துக்கொள்வதில் காரணம் பொதிந்திருக்கிறது. அதனை உணர்தல் வேண்டும். அதற்கு மூன்று காரணங்கள் உள். (1) இடம் (2) அவரது வாழ்க்கை (3) சிறப்புடையது என்பன ஆம். இடமென்பது எது? திருவாவடுதுறை. திருவாவடுதுறையில் எழுந்தருளியிருக்கும் இறைவனுக்கு "கோழுக்கில்வரா" என்று பெயர். அதாவது, பசு முக்கியெற்ற இடம்.

அடுத்து, வாழ்க்கை வரலாறு. மூல்ரது வாழ்க்கையில் "பசு" ஓர் சிறந்த இடத்தைப் பெற்றிருக்கிறது. பசுமட்டும் பெற்றிருக்க வில்லை. பசு பெற்ற வாய்ப்பு நாம் பெற்ற வாய்ப்பாகவே கருத வேண்டும். எனவீல் பசு அவரது வாழ்க்கையிலே வாய்ப்புப் பெருவிடில், நாம் திருமந்திரத்தைப் பெற்ற வாய்ப்புக் கிடைத்திருக்குமோ என்பதே சன்தேகம். பசுக்களை மூலன் மேப்பக் கூட்டிடச் சென்றகாலத்து இடையான மூலன் இறந்துவிடவே அதுகாரணமாகப் பசுக்கள் கண்ணர் விட, அதனைக் கண்டு இருக்கம் கொண்ட "மூலர்" அதாவது பின்பு மூலன் என அழைக்கப்பட்டவர், மூலனுடம்பில் "பாகாய் பிரவேசம்" செய்து, பசுவின் துயரைப் போக்கினார்.

ஆகமத்திலே நமக்குப் "பசு" என்ற பெயர் உண்டு. அதாவது, சைவித்தாந்தத் திலே உயிருக்கு "பசு" என்று பெயர் வழங்கி வருகிறது. பசுக்களின் துயரையே கருணை கொண்டு போக்கிய மூலர் உயிரிப் பசுக்கள் துண்பத்தைப் போக்கக் கருதாமல் ஒருக்கா அம் இரார். அதனால், மூலருக்குப் பசுவின் ஞாபகம் வந்தது; பசுவை உதாரணமாக எடுத்துக்கொண்டார்.

பசு ஞாபகம் இருந்தது என்பதற்குப் பல சான்றுகள் கூறலாம், "பசு ஐந்து உண்டு" என்று ஒரு பாடலில் குறிப்பிடுகிறார். இவ்விடத்திலே நாற்கால்பசு மூலம் இருகாற்பசுவுக்கு உண்மை உணர்த்துகிறார்.

இதிலே இரண்டு வகை பசுக்களைக் கூறுகின்றார். அதிலே ஒரு பசு அயலாரின் மேய்ச்சல் ஸ்வத்திலே திரிந்து, மேய்ந்து, விட்டுக்கு வரவேண்டும் என்னும் நினைப்பே இல்லாமல் பசும்புல்லைத் தின்று ஆற்றுவேரை - சேற்றுவேரைக்கு முடித்தது. மற்றொரு தன் விட்டடையே நினைத்துகொண்டு, மேயும் போது சரியாக மேயாமல், ஆற்றிலுள்ள நீரைக்குடிக்காமல், இடையன் அழைக்க,

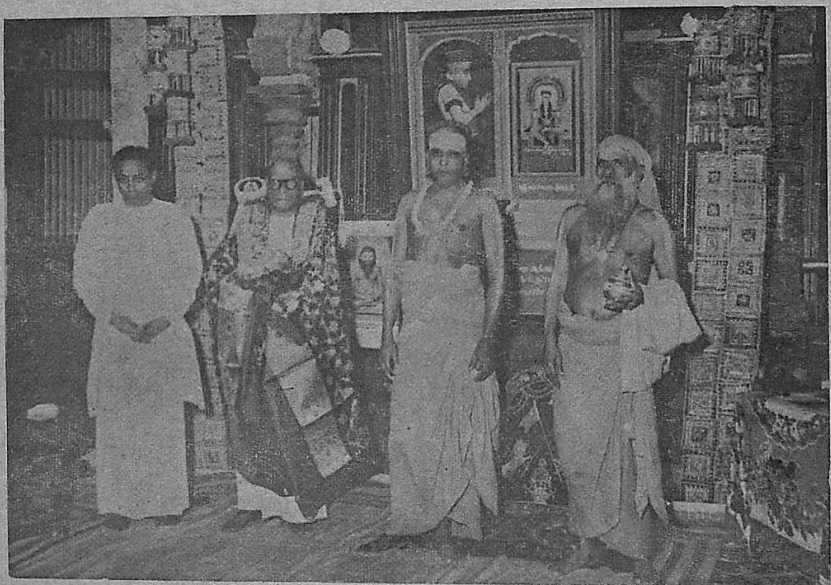
வீட்டிற்குவரவேண்டும் என்ற அவாயிகுதி யால் வீட்டுக்கு வரும் பசு. முன்னது பசம் புல்லையும், ஆற்றுநீரையும் உணவு என்ற கருதி உண்டு, வயிறு புடைத்திருக்கிறது. இரண்டாவது, இவை சிறந்த உணவு அல்ல என்று தெரிந்து, வீட்டுக்கு வரவேண்டும் என்ற அவாயினால் பல உண்ணாது, நீர் குடியாது, வயிறு ஒட்டி, வீட்டுக்கு வந்து இடையன் வைத்திருக்கும் சத்து வாய்ந்த “கழுநீரை” - அமுதத்தைக் குடிக்கிறது. இதைத் திருமூலர் உதாரணவாயிலாகக் கூறி, முன்பசுப்போல் அயலார் ஸிலத்தில் மேய்ந்து திரிந்து, பல் தின்ற, ஆற்றுநீரைக் குடித்து வீடு என்று ஒன்று இருப்பதாகவே நினையாமல் இருப்பது சரிபில்லை; அதனால், மற்றொரு பசவைப்போல் நமக்கும் வீடு என்று ஒன்று உண்டு, அது மேட்ச வீடு ஆகும். ஆற்றுநீரைக் குடியாது கழுநீரை அமுதத்தைக் குடிப்பதுபோல் சிவானங்த அமுது உண்ணவேண்டும் என்கிறூர். பசு எப்படிப் பல் உண்ணாது, நீர் குடியாது, வயிறு ஒட்டி வீட்டுக்கு வருகிறதோ அது போல் நாமும் ஆசையைச் சுருங்கவைக்க வேண்டும். அதாவது, பற்றை அறுக்க வேண்டும் என்கிறூர். சருங்கக்கூறுமிடத்து இரண்டாவது பசவுக்கு இருப்பதுபோல் வீட்டுச் சிங்தளை, வீட்டுக்கு வரவேண்டும் என்ற அவா, வீட்டில் உள்ள கழுநீரை

- அமுதத்தைப் பருகவேண்டுமென்ற அவா, அதற்காகப் பல் தின்னாது, நீர் குடியாது வயிற்றை ஓடுக்கிக்கொண்டுவந்து கழுநீர் குடிப்பதுபோல நாமும் மோட்சவீடு என்ற ஒன்று உள்ளது, அதனை அடையலேண்டும் என்ற அவாவினால், மற்றைய ஆசைகளை அறுத்து, மோட்சஇன்பத்தைக் கொடுக்கும் சிவானங்த அமுதத்தைப் பருகவேண்டும் என்று கூறுகிறூர் திருமூலர். மூலர் நம்பிது வைத்த பெருங்கருணையால் பசவாசிய நமக்கு, பத்தை உதாரணம் காட்டிச் சிவானங்தத்தேறல் உண்ணும்படி கூறுகிறூர்.

அடுத்தபடியாக, சிவானங்தத் தேறல் எங்கு உள்ளது? அதற்கு வழி என்ன? எப்படி அடைவது என்பதைக் கூறுகிறூர். ஆறு ஆதாரங்களில் முதல் ஆதாரமாசிய மூலாதாரத்தில் உள்ள குண்டளைச்சிகியைச் சுழுமுளை னாடி வழியாய் மேலே உயர்த்தி, அதைப் புருவ மத்திய இடத்தில் உள்ள சந்திரமண்டலத்தை அடையச் செய்து, அதாவது சந்திரமண்டலத்தின் அமுதை உடல்முவதும் பரவச்செய்து சிவானங்தத் தேறலை உண்டு நிலையான இன்பத்தை அலுபவிக்கும்படிக் கூறுகிறூர். இதைச் செய்வதற்கு உற்ற வழி குருதிருவடியை அடைவதே. அதுதான் சரியான, உண்மை வழி என்று கூறுகிறூர்.

உள்ளண்மை ஓரார் உணரார் பசுபாசம்  
வள்ளான்மை நாதன் அருளினின் வாழ்வரூர்  
தெள்ளுண்மை ஞானச் சிவயோகம் சேர்வரூர்  
கள்ளுண்ணும் மாந்தர் கருத்தறி யாரே.

—திருமூலர்.



திருமத்திரமானாடு - மூன்றாம் நாள்

# முன்றுமாள் பேரூரைகள்

தலைமையுரை :

பேராசிரியர்,

திரு. தே. பொ. மீனுட்சூந்தரம் பிள்ளை அவர்கள்,

அண்ணுமலைப்பல்களைக்கழகம்.

M. A., B. L., M. O. L.,

மகாசங்கிதானம் அவர்கள் பொன்னுர் திருவடிக்கமலங்களுக்கும், இங்கே குழுமி யுள்ள பெரியோர்களது திருவடிகளுக்கும் என்னுடைய வணக்கம் உரித்தாகுக.

திருமங்கிர மாநாட்டிலே அடியேலும் பங்குபெற்று உயரவேண்டுமென்ற கருணை யுள்ளத்தினாலே ஆண்டுதோறும் குருமகா சங்கிதானம் அவர்கள் தடுத்தாட்கொள்ளுகிறார்கள். நான் பலமுறை இந்தப்பேரவையிலே, திருமங்கிரத்திலே நான் ஒன்றுமே அறிவு பெருதவன் என்று சொல்லியிருக்கின்றேன். அத்தகைய ஒருரிலை, திகைப்பு எனக்கு ஏற்படுகின்றது. ஆனால், திருமங்கிர வித்தானது இப்போது உலகெங்கும் ஒங்கி வளர்த் தொடங்கியிருக்கிறது. எல்லோரும் இப்போது இத்திருமங்கிரத்திலே ஈடுபாடு செலுத்தி வருகிறார்கள். அதற்கு விளக்கம் இந்த ஆதினத்திலிருந்துதான் வந்துகொண்டிருக்கிறது. என்பான் றவர்களுக்கும் திருமூலரது நீதிக்கருத்துக்களை விளக்கிக்கொள்ளக்கூடிய ஒருகாலம் அண்மையிலே வரும் என்றதான் நான் எதிர்பார்க்கின்றேன்.

மக்கள் உலக இன்பங்களிலே ஈடுபாடு இதிலே உவர்ப்புக் கொண்டிருக்கிறார்கள். தமது வாழ்க்கையின் முடிவு இதுதான் என்று சொல்ல முடியாததை உணர்கிறார்கள். இதற்கும் மேலாக ஏதாவது இராதா என்று அவர்களுடைய உள்ளம் கீழ்நாட்டி வேயும் சரி, மேல்நாட்டிலேயும் சரி கேட்டுக் கொண்டிருக்கின்றது. ஆகையினாலே திரு

மூலர்போன்ற பெரியோர்களுடைய சொற்களிலே நம்பிக்கை வளர்ந்துகொண்டிருக்கிறது. அந்தப் பரம்பரையிலே வந்தவர்கள் நமக்கு அகப்படார்டார்களா? என்று தான் எங்கோர்த்தாலும் நாட்டம். ஆனால் இதிலே ஒரு மொற்றமும் இருக்கிறது. பலர் திருமங்கிரத்தின் உண்மையைத் தாங்கள் கண்டு, அந்த அளவிலே புதிதாகக் கடைவைத்திருக்கிறார்கள். அதிலே என்ன சரக்கு இருக்கிறதோ தெரியாது. எனக்கு அதே போன்ற சரக்குதான் விலையாகிறதோ என்ற அச்சமுங்கூட. அது என்ன அச்சம்? இவ்விதம் நம்புகிறவர்கள் ஏமாந்து எங்கே திருமங்கிரம் என்ற மூலத்திற்கே உலைவைத்து விடுவார்களோ என்பதுதான்.

திருமூலர் ஒழுக்கத்தைப்பற்றிக் கூறுகின்றார். அந்த ஒழுக்கத்தைப்பற்றிக் கூறுகின்றபோதும், ஆண்டவளை அடைவின்ற வழியை வற்புறுத்துவதுபோல் அந்த ஒழுக்கத்திலே கூறுகிறார். அந்த ஆழ்ந்தபொருளை விட்டுவிட்டு, மேலெழுந்த வாரியாக ஏதோ பார்ப்பதில் எவ்விதபயனுமில்லை. அதுபோல் இவர் யோகத்தைப்பற்றியெல்லாம் பேசுகின்றார். மக்கள் என்றால் எதோ வயிற்றுக்கு உண்பது, விலங்குபோல் கூடி வாழ்வது, அதுதான் யோகம் என்று சொல்ல வில்லை. அந்தக் கீழான யோகத்திலே நாம் நன்றாகப் பழகியிருக்கிறோம்.

யோகம் என்பது சிலருக்கே கிட்டும் என்பது அல்ல. விலங்குகளுக்கும் ஒருவித

போகம் உண்டு. அவைகள் கருத்தடை என்ற விதிவிலக்குகளுக்கு அப்பாற்பட்டுக் கூடி வாழ்கின்றன. இந்தக் கீழான போகம் நம் மக்களிடத்திலேயும் உண்டு. ஆனால், அங்கிருந்து நாம் மேலே போயிருக்கிறோமா என்றால், சொல்லமுடியாது. ஆனால் போகம் முதலிய இடம் தெரியாமற்போன்றுவங்கூட, சிலர் அதையும் தாண்டிப் போய்க்கொண்டு இருக்கிறார்கள். அவர்களுடைய உள்ளாத் திடீலே நாம் இவ்வுலகத்தில் பிறந்தது, ஏதோ வயிற்றுக்கு உண்பது, உறங்குவது, மற்றும் பின்னொபெறுவது என்ற அளவுக்குமட்டும் நம்பிக்கை இல்லாமல், அதற்கும் மேலாக ஓருண்மை இருக்கிறது என்று அவர்கள் உள்ளங்களிலே ஏற்பட்டு, அந்தவழியிலே அவர்கள் போய்க்கொண்டு இருக்கிறார்கள். அப்படிப் பார்க்கும்போது, நாமெல்லாம் இங்கே எப்படி வந்திருக்கமுடியும் என்று பார்த்தால், இன்று இந்த மன்னிலே நாம் எல்லோரும் மிதித்தோம் என்றால், கீழான போகத்திலிருந்து சற்று மேலான போகத் திற்குச் செல்ல ஒரு இடத்தைத்தேடி நாம் வந்திருக்கிறோம் என்றுதான் சொல்லவேண்டும். அப்படி வந்ததிலே, எங்கெந்த நிலையில் நாம் இருக்கின்றோம் என்பதை என்னால் சொல்ல முடியாமற்போன்றும், கொஞ்சம் உயர்ந்த நிலைக்குத்தான் நாம் போய்க்கொண்டிருக்கின்றோம் என்று என்னால் சொல்ல முடியும். நெஞ்சுக்குக் கீழான நிலையில் இல்லாமல், உதயகமலத்தைத் தேடித்தான் நாம் போய்க்கொண்டிருக்கிறோம். நம்மில் சிலர் அதிலே சற்று அதிக தூரம்போய் இருக்கலாம். யோகசிலையை நாம் பண்ணுமற்போன்றும், சில இலக்கணங்களிடத் தெரிந்து கொண்டு வருகிறோம். அவைகள் ஆற்ற விடுதயன். அந்த ஆற்றலை நமக்கு அடிமையாக்கிக்கொண்டால் நம்பிலைமை உயரும். உணர்ச்சிகளுக்கு அடிமையாகக் கூடாது. திருமந்திரத்திலே நாம்புமண்டல ஆராய்ச்சி பற்றிச் சொல்லி, அதற்கு மேலேயும் சில அறிவுவிளக்கங்களைக் கொடுத்திருக்கின்றார்.

மேலும் அறிஞர்கள் எல்லாருமே வெறும் உணர்ச்சிக்காக வாழ்கின்றவர்கள் அல்ல. சில அறிஞர்கள், விஞ்ஞானிகள் இவர்களைப் பார்த்தால் இது தெரியவரும்.

ஸ்ரீ. சி. வி. ராமன் அவர்களுக்கு அவருடைய மைனவியார் வந்து நினைவுட்டி வற்புறுத்தி ஊட்டினுல்தான் அவர் சாப்பிடு வாராம். காரணம், அவர்கள் உலகத்தைப் பற்றி நினைக்கிறார்கள். அதிலே உணவை மறந்து, உறக்கத்தை மறந்து, அதிலேயே நாட்டமான ஒருசிலையைப் பெறுகிறார்கள். இப்படி பல துறைகளிலே இருக்கிறார்கள். இப்படிப்பட்டவர்கள் மேலே போகாமல் போன்றுவங்கூட. மிகவும் கீழான நிலைக்குப் போகாமல் கொஞ்சம் மேலாகவே போய்க் கொண்டிருக்கிறார்கள். இங்கே இருக்கின்ற யாரும் நெஞ்சுக்குக் கீழேயுள்ள அளவுக்கு யோக நிலைக்குப் போயிருக்க மாட்டார்கள் என்ற உறுதி எனக்கு இருக்கிறது. அந்த அளவுக்கு நம்முடையவனர்ச்சிகளெல்லாம் கொஞ்சம்மேலோங்கி வளர்ந்திருக்கின்றன. நாம் இப்படிஎன்னி, இன்னும்கொஞ்சம் உயர்ந்த ஒரு நிலைக்குச்சென்றால், அவர்கள் சொல்லுவது விலங்கும். இந்த மன்னை நாம் மிதித்ததிலோயே நமக்குக் கொஞ்சம் உயர்வு வந்திருக்கிறது என நினைக்கிறேன்.

யோகத்தைப்பற்றிச் சொல்லும்போது, சக்கரங்கள் போட்டு மந்திரங்களைப்பற்றிச் சொல்லுகிறார்கள். ஆனால் இவைகளிலே நமக்குப் பயிற்சியே கிடையாது. அவர்கள் எதையெதைபோ சொல்லுகிறார்கள். ஒரு வேளை அவையெல்லாம் வந்தால் தெரியும். இந்த யோக சக்கரங்களெல்லாம் திரும்பத் திரும்ப வரவேண்டியனவே. அணுவைப் பிளக்க மனிதன் கற்றுக்கொண்டான். அதைப்போல் ஸ்ரீலஸ்ரீ மகாசங்கிதானத்தின் அருள் கோக்கம் இருக்குமானால், அது பண்படும் என்பதிலே எனக்கு ஒரு பெரிய நம்பிக்கை. ஆகவே, இப்படியே எல்லாரும் ஒருசேர எண்ணினால், அன்பு உருவான

நமது ஆண்டவன் மூக்கு அருள்விளக்கம் தருவான். ஆகவே, அவனை சோக்கி நாம் போகவேண்டும். அவன் நமக்காகக்காத்துக் கொண்டிருக்கிறான். ஒரு குழந்தை தன் தாயிடம் சண்டித்தனம் பண்ணுகின்றது. தாய் பாலை எடுத்துக்கொண்டுவந்தால், அது சூடிக்கமாட்டேன் என்று ஒடுகின்றது. அப்படி ஒடுகின்ற குழந்தை கால் இடறக் கீழேவிழுகிறது; உடனே அழுகிறது. தாய் மேதுவாகப் பாலை ஊட்டுகிறான். அதுபோல் நாமும் ஆண்டவனிடமிருந்து ஒடோடி வருகிறோம். நமது சண்டித்தனத்தால் ஓடி மறைகிறோம். அப்படி ஓடி ஆடி ஓய்த பிறகு பின்னாலே அப்பா! அம்மா! என்று சொல்வதைத் தவிர வேறு வழியில்லாமல் திடைக்கிறோம். தாயானவள் குழந்தையைக் காப்பதுபோல, அப்போதும் ஆண்டவன் அம்மாவாகவும், அப்பாவாகவும் வங்கு கூப்பாற்றிகிறார். அந்த உறுதியிலே, இன்று எனக்கு ஒன்றுமே தெரியவில்லை என்று சொன்னாலும், ஒருங்கள் விளங்கும். இந்த நாட்டிலே பலபல கதைகள் வழங்கப்பட்டிருக்கின்றன. அவை எப்படித்தோன்றின?

நமக்குத் தெரியாது. ஆனால் புராணங்களிலே வந்திருக்கலாம். அல்லது நாட்டுக்கதையாக வந்திருக்கலாம். விஞ்ஞான ஆராய்ச்சியின் மூலமாகவும் அவை வந்திருக்கலாம். ஆனால் அவைகளைச் சொல்ப்பெரும்க்கள் கேட்ட போது, அவர்கள் அவைகளைத் தங்கள் அனுபவத்திலே ஏற்றினார்கள். அக்கதைக்கு மேருகூகொடுத்து, இங்நாட்டிலே வளர்த்து வந்திருக்கிறார்கள்.

இரண்டாவது தங்கிரத்திலே அகத்தியர் கதை சொல்லப்பட்டிருக்கிறது. அதுபற்றி நமது நண்பர் சோமு அவர்கள் பேச இருக்கிறார்கள். ஆகவே நான் ஒன்றும் தோற்றுவாயாகச் சொல்லக்கூடாது. அது போல் சிவனுடைய எட்டுவீரச்செயல்களும் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றன. நம்முடைய திருமங்கிர காலத்திலே இந்தக் கதைகளை மிக அழகாக விளக்கியிருக்கிறார்கள், அதில்

ஒரு தமிழ்மனத்தைப் புகவைத்தார்கள். அட்டவீரடத்தைப்பற்றி அப்பா தேவா ரத்திலோதான் விரிவாக இருக்கிறது. பின்னே திருமங்கிரக்காரர் அதைத் தமிழ் நாட்டுக் கதையாக - சைவமணம் கமழும்படியாகச் சொல்லியிருக்கின்றார். அப்படிபே அடுத்த படியாக இலிங்க புராணம்பற்றிப் பேசி பிருக்கிறார். இதைப்பற்றி வடமொழியிலே அசிகமாக இருந்தாலும், தமிழ் நாடும் இதை அறிந்த கதைதான். எல்லாக் கோயிலிலும் மேற்குப்பற்றித்திலே இருக்கிற ஒருக்கதையே இது. “அடி முடி தேடிய படலம்” என்று சொல்லுவார்கள். இதிலே தமிழ்நாட்டிலே பெரிய ஈடுபாடு இருப்பதைக் காண்கிறோம். இதிலே ஒட்டக்கூத்தரும் ஈடுபாட்டு ஒரு பெரிய பரணியே பாடியிருக்கிறார். தக்க யாகத்திலே தமிழ்நாடு ஈடுபட்டிருந்த ஒரு உண்மைக்கு, திருமூலர் விளக்கங்கொடுத் திருக்கிறார். அதுபற்றியெல்லாம் விளக்கம் தருவதற்குப் பெருமக்கள் வந்திருக்கிறார்கள். அதனைக் கேட்டு நாம் இன்புறதல் வேண்டும்.

இன்றைக்கு, நம்முடைய குருமகா சங்கதானத்தின் அருள் பழுத்துவருகின்றது என்பதைப் பார்க்க வேண்டும். சென்ற ஆண்டு நண்பர் சோமு அவர்கள் இங்கு கலங்குதொண்டார்கள். அவர்களைத் திரு வருள் மேனுட்டுக்குக் கொண்டுசென்றது. அங்நாட்டிலுள்ள வாடைலி சம்பந்தமான சில உண்மைகளைத் தெரிந்துவாலாம் என்று அவர்கள் போன்றார்கள். ஆனால், அங்கேயும் புதுமைகளை அவர்கள் கண்டார்கள். அங்கே வளைக்கையான மதுக்கள் இருக்கலாம். ஆனால், அதைப்பற்றி நமக்குத் தெரியும். அதைக் காணவில்லை. அதேபோல் அவர்கள் சமுதாயத்திலே பற்பல ஒழுக்கக்கேடுகளும் இருக்கலாம். ஆனால், அதைக் காணவில்லை. மக்கள் சமுதாயத்திலே நாம் எப்படி வாழ வேண்டும் என்ற உண்மையை அவர்கள் கண்டுவெத்தாக என்னிடம் கூறிக்கொண்டிருந்தார்கள். கத்துரிக்காய் வாங்கத்தான்

நமக்குத் தெரியுமா? கத்தரிக்காப் தூக்கு என்னவிலை என்று நாம் கேட்போமானால், விற்பவன் இரண்டு ரூபாய் என்று சொல்லுவான். நாம், ஒரு அணுவிலே தொடங்கி விலை கேட்க ஆரம்பிப்போம். கடைசியில் அது எட்டாறுவில் முடியும். கடைசியிலே அகிலேயும் நாம் பலவகைகளில் ஏமாற்றப் பட்டிருப்போம். பயன் ஒன்றமில்லை. இது நம்முடைய அன்றூட வாழ்க்கை. அவன் நம்மை ஏமாற்றவது, அவனை ஏமாற்றவது நாம் இதுதான் நமதுவாழ்வாக இருக்கிறது. இந்த ஏமாற்றதல் அங்கு இல்லை என்பதை அவர்கள் கண்டார்கள். ஒரு சிறுகுழந்தை போய் கடையிலே விலை கேட்டாலும் ஒரே விலைதான். இங்கு நம்முடைய குறிக்கோள் பை நிறைய வேண்டுமென்பதே. இவ்வாறு பற்பல துறைகளில் நாம் பார்க்கின்றேம். இவையெல்லாம் இருக்கக்கூடாது என்பதற் காகத்தான் சொல்கிறேன். இவையெல்லாம் ஒழிய வேண்டும்.

அதற்குமேல் ஆத்மவிசாரம். இவைகள் போன்றொழிய நம்முடைய வாழ்க்கை சிறக்க முடியாது. ஆகவே, நம்முடைய குழந்தைகள் வளரவேண்டுமானால் - எதிர் காலம் வளரவேண்டுமானால் அவர்களுக்கு நாம் ஒரு படிப்பினையாக இருக்கவேண்டும். தர்மம் செய்யவேண்டுமென்பதில்லை. நாம் அறவழியிலே நடந்து காட்டவேண்டும். நாம் ஏமாற்ற நினைத்தால், அது நம்முடைய குழந்தைகளையும் நாமே கெட்டவழியிலே நடக்கத் தூண்டுவதாகும். அந்த நினைப்பே அவர்களிடை ஏற்படக்கூடாது. நமது குழந்தைகள் மிகவும் நல்லவர்கள். ஆகவே, மேலே போவதற்கான போகப் பயிற்சி

இல்லாவிட்டாலும், நல்ல எண்ணத்திலே நாட்டம் கொண்டால் நாம் வளரமுடியும். இந்த உண்மையை அவர்கள் கண்டார்கள்.

கோயிலில்தான் ஆண்டவனைப் பார்க்க வேண்டுமென்பதில்லை. ஆண்டவன் கோயிலில் இருப்பார் என்ற கருத்து தவறில்லை. ஆனால், ஆண்டவனைக் கோயிலிலேதான் பார்க்கலாம் என்று சொல்கிற கருத்துதான் தவறு. இதற்கெல்லாம் நினைப்புதான் காரணம். அந்தவகையிலே மனதை ஒரு வழி காட்டியாக வைத்து, “உடலுக்குள் உருஞ்சு கண்டேன்” என்றபடி நினைத்துப் பார்த்தால் உண்மை விளங்கும். இந்த விளக்கத்தைத்தான் அவர்கள் கண்டுவங்தார்கள். இப்போது அவர்கள் தமது அனுபவத்தை எல்லாம் சொல்ல இருக்கிறார்கள். இதற்கெல்லாம் காரணம், அவர் சென்ற ஆணடு இங்கே வந்ததுதான் என்று சொன்னால், அதற்கு நண்பர் சோழ அவர்கள் வருத்தப்பட மாட்டார்கள்; மறுக்கவும் மாட்டார்கள் என்று நம்புகிறேன். அது இந்த மன்னின் வளம். இந்த மன்னை மிதித்ததன் பலனாகத்தான் அவர்கள் மேல் நாட்டிலே சென்றபோதும், அங்கும் இந்தத் திருமந்திர உண்மைகளைக்கண்டுவந்தார்கள். இது தமிழ்நாட்டுக்கும் பெருமை; கலைக்கும் பெருமை. நம் தத்துவத்திற்கும் பெருமை. அவர்கள் மேலும் இந்தத் திருமந்திர விளக்கை ஏற்றிவைப்பதற்கு, அமெரிக்கா விற்கும் போகவேண்டும். இப்படி குருமகாசந்திரானம் அவர்கள் அருள்கிடைத்த தற்கு எனது வணக்கத்தைத் தெரிவித்துக் கொண்டு, என்னுடைய பேச்சை முடித்துக் கொள்கிறேன்.

'அகத்தியம்'

திரு. மீ. பா. சோமு அவர்கள்,  
சென்னை.

பூஷீலஸ்ரீ குருமகாசங்நிதானம் அவர்களின் தெய்வத் திருமரபுத் திருவடிகளில் என் னுடைய மிகப் பணிவான வணக்கத்தை முறைக்கன் தெரிவித்துக்கொள்ளுகின்றேன். நமது தலைவர் உயர்திரு. மீனுட்சிக்ந்தரானார் அவர்களுக்கும் மற்றுமுள்ள பெரியோர் களுக்கும், சமய அன்பர்களுக்கும் என் வணக்கம். ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்நிதானம் அவர்களுடைய பேரன்பும் வாழ்த்தும் இமயமலைபோன்று ஒருபறம் இருக்கிறது. அது என்னுடைய பாக்கியம். அதோடு என்னுடைய அருமை நண்பர் தேசிகர் அவர்கள் என்னிடம் அன்பு காரணமாகப் பலமொழிகளை வாழ்த்துமலமாகக்கொட்டி னர்கள். தலைமைவசிக்கின்ற நமது தமிழ்ப் பேர்நினர் அவர்களும் அன்பினால் என் னுடைய இதுயத்தை உருக்கிவிட்டார்கள். இந்த உருக்கத்தின் மத்தியிலே உங்கள்முன் எழுந்து நிற்கிறேன். அன்பு என்ற ஒன்று வந்துவிட்டால் அதைத் தாங்குவது மிகவும் கஷ்டம்.

இப்படி வாழ்த்துக்களையும் அன்பையும் மழைபோல் என்மீது பொழிகின்றபோது எப்படித் தாங்குவேன்? என்னால் தாங்க முடியவில்லை என்று மீண்டும்சொல்கிறேன். ஆனாலும், கனிந்த அன்போடு வருகின்ற வாழ்த்து இருக்கிறதே அதைக் கூறுங்கள், கூறுங்கள்; உங்களுக்கு அடி பணிகிறேன் என்று கூறுகிறேன்.

குருமகாசங்நிதானம் அவர்களிடமிருந்து இத்திருமந்திரமானாட்டி வேலைகளால் வேண்டுமென்று, எனக்கு அந்த அன்புக் கட்டிலை வந்ததும், எனக்குப் பேசுவதற்காகக் குறிப்பிடப்பட்டிருந்த பொருளைப் பார்த்தேன். அகத்தியம் என்பது எனக்குப்

பேசுதற்குக் கொடுக்கப்பட்ட பொருள். குருமகாசங்நிதானம் அவர்களுடைய தீர்க்க தரிசனத்திற்கு அத்தலைப்பையே சான்றூக்க கருதினேன். திருமந்திரத்தில் 'அகத்தியம்' என்ற ஒரு பகுதியையும், அகத்திய முனிவ ருடைய கதையையும் எனக்கு நன்றாக சினவுபடுத்திக்கொள்ளக்கூடிய சிலசிக்குச்சி மேல்நாட்டிலே நடந்தது. செந்தமிழும் சைவமுமாக இருப்பதுதான் அகத்தியம். அப்படிப்பட்ட பொருளைப்பற்றிப் பேச எனக்குக் கட்டிலைப்பிடிருப்பதால் அதை யோட்டி இரண்டொரு ஸ்குஷ்சிகளைச் சொல்லுகின்றேன். இங்கும் ஆகின்திலே எனக்கு வாழ்த்து அருளி என்னை வழி யனுப்பியதோடு அல்லாமல் அவர்களுடைய வாழ்த்து அகத்தியராக இருந்து வழிகாட்டி, துணை செய்து என்று இங்கே சொல்லிக் கொள்ள ஆசைப்படுகிறேன்.

லண்டன் நகரத்திலே இரண்டு பெரிய காட்சிச்சாலைகள் இருக்கின்றன. ஒன்றின் பெயர் 'பரிட்டிஷ் ம்யூஸியம்' என்பது. இன்னென்றினது பெயர் 'விக்டோரியா ஆல்பர்ட் ம்யூஸியம்' என்பது. இப்படி இரண்டு விதமாக அருமையான காட்சிச்சாலைகள் லண்டன் நகரத்தில் இருக்கின்றன. பரிட்டிஷ் ம்யூஸியத்தில் இந்தியப் பகுதி என்று இருக்கிறது. அங்கே நம்முடைய நாட்டிலிருந்து எடுத்துக் கொண்ட அனேக சிற்பங்கள் இருக்கின்றன. எத்தனையோ நடராஜப்படி வங்களைக்கண்டு மனம் மகிழ்ந்தேன். பிறகு, விக்டோரியா ஆல்பர்ட் ம்யூஸியத்திற்கு வந்தபோது, பல பொருள் களைப் பார்த்துக்கொண்டு வந்தவன் ஒரு தனியறையிலே இரண்டு திரைச்சிலைகளைப் பார்த்தேன். திரைச்சிலைக்கு மேலே தமிழ்

எழுத்துக்கள் தெரின்தன. இந்த ஆங்கில நாட்டிலே, இங்கிலாந்திலே, லண்டன் நகரத் திலே தமிழ் எழுத்துக்கள் எப்படி வந்தன என்ற ஆவல் உண்டாயிற்று. உடனே திரைச்சிலைகளுக்கு அருகில்சென்று பார்த்தேன். ஒரு திரைச் சிலையில் இராமாயணக் கதை சிகிச்சிகளை நூலினால் பின்னியிருங்தனர். இன்னெரு திரைச்சிலையில் சிவ - பார்வதிகள்யாணக் காட்சியை வர்ணா நூலில் பின்னியிருங்தார். இரண்டு திரைச்சிலைகளும் மதுரையிலிருந்து வண்டனுக்கு எடுத்துச் சென்றவை என்ற குறிப்பைப் பார்த்தேன். மீனுட்சி அம்மையாரின் திருமணத்தைக் கட்டாம் கட்டமாகச் சித்தரிக்கும் படங்கள் அவை. அவற்றில் அகத்தியருக்குக் காட்சி கொடுக்கும் ஒரு கட்டத்தைக் கலைஞர் -அழகாகத் திரையில் பின்னியிட்டிருங்தான். அகத்தியருடைய உருவத்தைக் கண்டேன்,

திருமாந்திரத்தில் அகத்தியத்திலே வரும் கதை தெரியும். சிவ - பார்வதி திருமணத்தைப் பார்க்க எல்லோரும் வடானாடு சென்றார்களாம்; அப்பொழுது வடக்கு தாழ்ந்து, தெற்கு உயர்ந்து; உடனே சிவபெருமான் கட்டளைக்கு இனங்கி அகத்தியர் தென்னாடு வந்தார் என்பது புராணக்கதை. இந்தக் கதை ஒருபுறமிருக்க, அகத்தியர் தென்னாடு வந்தார்; அவரோடு தமிழ்வந்தது; அவரோடு சமயம் வந்தது; அவரோடு ஞானம் வந்தது. ஞானம் செல்வம். ஆங்கிலேய நாட்டிலே அகத்தியர் காட்சிருகிறார்; இங்கும் தமிழ்ச் செல்வம்; தமிழ்ஞானம் இருக்கிறதே என்று எனது மனதிற்குள்ளே ஜைப்பாடு வந்தது. அகத்தியர் இருந்தால் தமிழும் இருக்கும்; சைவமும் இருக்கும்; இந்த இரண்டும் இங்கிலாந்து நாட்டிலே எங்கே இருக்கின்றன என்று தேடிப்பார்க்க ஆரம்பித்தேன். எப்பொழுது அகத்தியருடைய உருவத்தைக் கண்டேனே, அங்கே தமிழும் இருக்கிறது; சைவமும் இருக்கிறது. இந்த இரண்டையும் கண்டு பிடித்துவிட்டுத்தான் நாம் செல்ல வேண்டுமென்று உறுதி கொண்டேன்.

சிலாள் கழித்து ஆக்ஸ்போர்டு நகரம் செல்லவேண்டி கேர்ந்தது. இங்கிருக்கும் போது கேள்விப்பட்டேன்; திருவாசகத்தை ஆங்கிலத்திலே மொழிபெயர்த்து, அத்திருவாசகக் கருத்துகளை மேல்நாட்டில் பரப்பிய போப் அவர்கள் கல்லறை ஆக்ஸ்போர்டில் இருக்கிறது என்று. பல புத்தகங்களிலும் படித்திருக்கிறேன். அங்கே சென்றதும், ஜி. டி. போப் அவர்களின் கல்லறையைக் கண்டுபிடிக்க வேண்டுமென்று சினைத்தேன். ஆனால், ஆங்கிலாட்டில் ஆங்கிலமொழிப் படித்தவர்கள், ஆங்கிலமொழியை நன்றாகக் கற்றுத் தேர்ந்த எழுத்தாளர்கள், இவர்களுடைய கல்லறைகளைப் பாதுகாத்து வைத் திருக்கிறார்கள். போப்பினுடைய கல்லறையைப்பற்றி விசாரித்தும் எனக்குத் தகவல் கிடைக்கவில்லை. சில நாட்கள் கழித்து முதல் தடவையாக நான் ஆக்ஸ்போர்டுக்குச் சென்றபோது, போப்பினுடைய கல்லறை இங்கிருந்தும் கண்டுபிடிக்க முடியவில்லையே என்ற வருத்தத்தோடு திரும்பினேன்.

யார்க் என்னும் ஊரிலே ஒரு பெரிய நூல்ஸிலையம் இருக்கிறது. அதை மிகவும் உன்னதமானாசிலையில் வைத்திருக்கிறார்கள். எந்தச் செய்தியையும் தெளித்துகொள்ளலாம். அப்படிப்பட்ட ஒரு பெரிய நூல் சிலையம் பார்க்கில் இருக்கிறது. அதன் அதிபரிடம் கேட்டேன். ‘உங்களுடைய நாட்டில் எங்க ஞாடை தமிழர், எங்கஞாடை சைவர், போப் என்ற ஒரு பெரியார் அவர்களுடைய கல்லறை ஆக்ஸ்போர்டு நகரத்தில் இருக்கிற தென்று சொல்லுகிறார்களே; அது எங்கே இருக்கிறது? என்று கேட்டேன். அவர், ‘பிரிட்டிஷ் நூல் சிலையத்தில் Who is who என்று இருக்கிறது; பிரிட்டிஷ் மக்களில் கற்றவர்கள், பண்டிதர்கள் இவர்களைப் பற்றிய வரலாற்றுக் குறிப்பு அச்சிடப்பட்டு அரை வரிசையில் இருக்கிறது; ஜி. டி. போப் என்பவரைப்பற்றிய குறிப்பைப் பார்த்தால் தெரியும்’ என்று சொன்னார், அதைப் பார்த்ததில், ஆக்ஸ்போர்டு நகரத்தில் வாஸ்டன்

தெருவில் அவருடைய கல்லறை இருக்கிறது. அங்கு செப்பல்கர் செமெட்டிரி என்ற கிறிஸ்துவப் புதை இடத்தில் இருக்கிறது என்ற தெரிக்கிறது. ஆக்ஸ்போர்டு சென்று, வால்டன் தெரு என்கே இருக்கிறது என்று விசாரித்தேன். காட்டினார்கள். வால்டன் தெருவில் கல்லறைக்கூட்டத்தைத் தேடிக் கொண்டேன். சென்றால், அந்தக் கல்லறைக்கூட்டத்திற்கு எதிரே ஒரு புகையிலைக் கடையில் ஒரு மாது இருந்தாள். அவளிடம் கொண்டு, ‘அம்மா! இதுதான் செமிட்டியா?’ என்று கேட்டேன். அவள், ‘ஆமாம்; ஆனால், இந்த செமிட்டியை அடைத்து ஜெஞ்சு ஆண்டுகள் ஆசின்றன; இங்கே 1500 கல்லறைகள் இருக்கின்றன; 3000 பேர்கள் அடக்கம் செய்யப்பட்டிருக்கிறார்கள்;’ இனி இடமில்லை என்று கதவைப் பூட்டிவிட்டார்கள்; ஒருவரும் நுழைய முடியாது’ என்று சொன்னாள். எனக்கு வருத்தமாக இருந்தது. நாம் இங்கிலாந்துக்கு வந்து, ஆக்ஸ்போர்டு நகரத்திற்குச் சென்றுவிட்டு, போப்பினுடைய சமாதியை நாம் சரிவரக்காண முடியவில்லையே; காணுமல் தமிழ் நாட்டிலே எந்த முகத்தோடு செல்வேன் என்று வருந்தினேன். நான் சுத்தமான ஆங்கிலத்தில் பேசினதைக்கேட்ட அந்த மாது, உண்மைபாகவே மிகவும் அனுதாபப் பட்டு, உன்னுடைய முதாதையர் யாரோ ஒருவருடைய சமாதி இருக்கிறுப்போல் இருக்கிறது; நீ கல்லறைக் கூடங்களின் பாதுகாவலரிடத்தில் இப்பொழுதேசென்று, ‘என்னுடைய முதாதையர் ஒருவருடைய சமாதி இங்கே இருக்கிறது; அதைக் காண்பதற்காக வந்திருக்கிறேன்’ என்று சொல்லுங்கள்; ஒருவேளை கதவைத் திறந்தாலும் திறக்கலாம்’ என்றாள்.

‘ஆம்; என்னுடைய முதாதையருக்கு முதாதையர்தான் அவர்; தமிழ்நாட்டிலுள்ள ஒவ்வொரு தமிழனுக்கும் முதாதையர்தான் என்று நான் சொல்லிவிட்டு, அந்தப் பாதுகாவலரிடம் சென்று, ‘என்னுடைய

முதாதையருடைய கல்லறை இங்கே இருக்கின்றது என்று கேள்விப்பட்டேன்; அதைப்பார்க்க வந்திருக்கிறேன்’ என்று சொன்னேன். அந்தப்பாதுகாவலர் கதவைத் திறந்தார். நானும் அப்பொழுது என்னுடன் வந்திருந்த நண்பரும் உள்ளே சென்றேம்.

அங்கே 1500 கல்லறைகள் இருக்கின்றன. அவைகளில் ஜி. டி. போப் அவர்களுடைய கல்லறையைக் கண்டுபிடிப்பது எப்படி? நண்பரும் நானுமாகத் தேடிக் கொண்டிருந்தோம். நான்படும்கஷ்டத்தைப் பார்த்துவிட்டு, அந்தப்பாதுகாவலர் மிகவும் மனம் இளகி, ஜயா! உங்களுடைய முதாதையர் இறந்துபோய் எத்தனை ஆண்டுகள் ஆசின்றன? என்று கேட்டார். நான் சொன்னேன்; ஆக்ஸ்போர்டு பல்கலைக் கழகத்தில் கிழக்குக் கலைகளின் தலைவராக இருந்து, தெலுங்கு, தமிழ்ப்பண்டிதராகவும் பேராசிரியராகவும் இருந்தார்’ என்று பதில் சொன்னேன். ‘அப்படியானால் இந்த இடத்தில் தேடுங்கள்’ என்று ஒருபகுதியைக் காட்டினார். அந்தப் பகுதியில் தேடினேன் தேடினேன்; அப்படித் தேடினேன். ஒரு மணி நேரமாகத் தேடியும் அகப்படவில்லை. பிறகு, சிவபெருமான் திருவருள் என்று சினைக்கிறேன்; அந்தப் பாதுகாவலர் ஒரு இடத்தில் தேடிக்கொண்டிருக்கும்போது, முட்செடிகளிருந்த இடத்தில் கைவைத்து விலக்கிக்கொண்டு, ‘உங்கள் முதாதையருடையபெயர் போப் என்று இருக்கிறதா?’ என்று கேட்டார். ‘ஆமாம்’ என்று நான் பதில் சொன்னேன். உடனே, ‘இருக்கிறது’ என்று காண்பித்தார். போய்ப்பார்த்தால் அங்கே ஒரேசெடியும் கொடியமாக இருந்த பகுதியில், மீழுடைய திருவாசகத்தை மொழிபெயர்த்த அந்தத் தமிழ்மகனுடைய சித்திரை நடந்துகொண்டிருந்தது. ஆக்ஸ்போர்டு நகரத்திலே என்னுடன்கூட வந்த இளைஞருடைய தமிழ்ப்பற்றைப்பாருங்கள்; வாளியில் தண்ணீரைக் கொண்டுவேந்தார். அதைக்கொண்டு அந்தக் கல்லறைமேலே

இருந்த மாசுகளை அகற்றிவிட்டுப் பார்த் தோம். போப் பெருமகனின் கல்லறைமீது ஒரு சிறு குறிப்பு எழுதப்பட்டு இருந்தது. ‘இந்தக் கல்லறையானது தென்னிட்டியாவில் விருந்து, அன்பார்கள் அனுப்பிய பணத்தைக் கொண்டு கட்டப்பட்ட கல்லறை’ என்ற குறிப்பு இன்றும் அக்கல்லறையிலிருக்கிறது.

அதைப் பார்த்ததும் எனக்கு ஆனந்தம் ஏற்பட்டது. அந்தப் பாதுகாவலரிடத்தில் நான் சொன்னேன்; ‘எங்களுடைய முதா தையை இங்கு அடக்கம் செய்யப்பட்டிருக்கிறோ? நாங்கள் எல்லாம் அனுப்பியுள்ள பணத்தைக் கொண்டு இந்தக் கல்லறை கட்டப்பட்டிருக்கிறது; இனிமேல் இங்கு முட்செடிகள் கொடிகள் வளர்ந்து இந்தக் கல்லறையை முடிவிடாமல் பார்த்துக் கொள்’ என்று சொல்லி, சிறிது பணம் கொடுத்துவிட்டு வங்கேன். ‘எப்போதாவது தமிழ்நாட்டிலிருந்தோ இந்தியாவிலிருந்தோ யார் வந்தாலும் உங்களுடைய பெரியார் ஒருவரின் கல்லறை இங்கே இருக்கிறது என்று சொல்’ என்று சொன்னேன்.

திரு. போப் அவர்களின் கல்லறைக்குப் பக்கத்தில் அவருடைய மீனவியாருடைய கல்லறை இருக்கிறது. அதிலேயும் குறிப்பு எழுதியிருக்கிறார்கள்; ‘அந்த அம்மானுக்கு கைவத்திலும் தமிழிலும் ஆழ்ந்த பற்று இருக்கிறது’ என்று. நமது அகத்தியம் எங்கெல்லாம் புகழ் பறப்பிக்கொண்டிருக்கிறதென்பதற்குச் சான்றாக இப்படிப்பட்ட கல்லறைகள் இருக்கின்றன.

‘அகத்தியம்’ என்றால் தமிழ்; கைவம். அந்தக் கல்லறையைக் கண்டு மெய் புளிக்கிறதேன். அகத்தியின் உருவத்தை அந்தக் கிரைச்சிலையில் பார்த்தேன். அங்கே தமிழ் இருக்கிறது என்ற உறுதி பிறந்தது. அந்த உறுதியையும் மிஞ்சக்கூடிய விதத்திலே அகத்தியருடைய அருள் மீண்டும் எனக்கு உணர்த்தியது யார்க் நகரத்தில். ஸ்காட்லாந்து பகுதியிலே யார்க் என்ற ஒரு நகரத்திற்குச்

சென்றேன். அங்கே காலில் முழுவியம் என்ற கண்காட்சிச்சாலை இருக்கின்றது. அதைப்பற்றி அனேக புத்தகங்கள் படித் திருக்கிறேன். பலாடுகளிலிருந்து திரட்டி வைக்கப்பட்ட பொருள்கள் அங்கே இருக்கின்றன என்ற குறிப்பைப் படித்தேன். சமய சம்பாத்மான காட்சிப் பொருள்கள் இருக்கின்றன என்று கேள்விப்பட்டேன். உடனே சென்று பார்க்கவேண்டும் என்று நினைத்துப்போனேன். காலில் முழுவியம் என்ற இடத்தில் பல சிலைகள், படிவங்கள் இருப்பதைப் பார்த்துக் கொண்டே வந்த பொழுது, ஒரு ஓரத்தில் ஒரு கண்ணடிப் பெட்டிக்குள்ளே ஜம்பத்துநான்கு சண்முக ருத்திராட்சங்கள் கொண்ட மாலை வைக்கப் பட்டிருந்தது. ஒவ்வொரு ருத்திராட்சமும் ஆறுமுகங்களோடு அழகாக இருந்தது. பார்த்தபோது எனக்கு ஒரே ஆச்சரியமாக இருந்தது. இதையார் அளித்திருப்பார்கள் என்று ஆராய்க்கேன். ருத்திராட்சமனிக்குக் கீழே தங்கத்தால் செய்த ஒரு சிலுவைக் குறி தொங்கவிடப்பட்டிருந்ததைக் கண்டேன். அந்தப் பெட்டிக்குள்ளே ஒரு சிறு குறிப்பு இருந்தது. ‘இதை அணியும்போது யேப்ப பிசாச அனுகாது’ என்று குறிப்பு அது. எனக்குத் தூக்கிவாரிப்போட்டது: இப்படிப்பட்ட ஒரு சைவன் இருந்திருக்கிறானே என்று. ருத்திராட்ச மகிமை தெரிந்த ஒருவர், இப்படி அதிலே தம்முடைய சமயத்திற்கேற்ப சிலுவையை ஏற்றிவைத் திருக்கிறார். காலில் மிழுவியத்தில் Who is who என்னும் புத்தகத்தைப் புரட்டிப் பார்த்தேன். யார்க் நகரத்தின் பழைய மேயர் ஒருவர், கிழக்கிண்டியக் கம்பெனி டைரக்டர் ஒருவர் நம் தமிழ்நாட்டுக்கு வந்திருக்கின்றார்; யாரோ ஒரு பெரியவரிடத்திலிருந்து ருத்திராட்சமனியைப் பெற்றிருக்கிறார் என்று தெரியவந்தது.

அன்று மாலை யார்க் மேயர் நடத்தும் விருந்து ஒன்று இருந்தது. யார்க் மேயருக்கு ஒரு பெரிய கௌரவம் உண்டு. இங்கிலாந்து

நாட்டிலேயே இரண்டு மேயர்களுக்குத்தான் விசேஷ கொவலம் உண்டு. ஒன்று லண்டன் மேயருக்கு: மற்றொன்று யார்க் மேயருக்கு. அவர்கள் எப்படி எப்படி யோசம்பிரதாயம் வைத்திருக்கிறார்களென்பதற்கு ஒரு சான்று சொல்கிறேன். மேயருடைய ஆளுகைக்கு உட்பட்ட எல்லைக்குள்ளே சுவருவதாக இருந்தாலுங்கூட, மேயின் அனுமதிபெற்றிருந்தால்தான் உள்ளே நுழையலாம் என்று சட்டம் இருக்கிறது. மேய் வந்து, ‘ஆர் பர்மிட்டெட் டு கம்’ அதாவது ‘நிங்கள் இங்கே வர அனுமதிக்கப்படுகின்றீர்கள்’, என்று சொன்ன பிறகுதான் யாரும் வரக்கூடும். அரசியாக இருந்தாலுங்கூட மேயருடைய அனுமதி பெற்றுத்தான் வரவேண்டும். இப்படிப்பட்ட சம்பிரதாயம் நெடுங்காலமாக இருந்துவருகின்றது. நான் அந்த மேயரோடு ஒருஞர் விருந்துக்குச் சென்றேன். அப்போது ‘உங்களுடைய காட்சிச் சாலையில் ருத்திராட்சமனியைப் பார்த்தேன்’ என்று சொல்லியதோடு சிவமத்தின் புனிதச் சின்னமாக இருக்கும் ருத்திராட்சம் ஒரு மரத்தினுடைய பழம் என்று அதன் துஅமைப்புப்பற்றியும், ருத்திராட்சங்கட்கும் சைவத் திருமடங்களுக்கும், குறிப்பாக இத்திருவாவடுதறை மடத்திற்கும் உள்ள ஒரு தொடர்பு என்ன என்பதையும் நான் கூறி, சண்முக ருத்திராட்சத்தைப்பற்றியும் நன்கு விவரமாக எடுத்துச் சொன்னேன்.

‘அப்படியானால், தமிழ்நாட்டில் இம்மாதிரி ருத்திராட்சத்தை வளர்க்க மடங்கள் இருக்கின்றனவா? அதன் விவரம் என்ன?’ என்று கேட்டார். நான் ஆங்கிலத்திலே விவரம் சொல்லிக்கொண்டு வாங்தேன்; அதை அவர் தன்னுடைய சுருக்கெழுத்தாளரைக் கொண்டு குறிப்பு எடுத்துக்கொண்டார்.

மறு நாள் ஸீட்ஸ் நகரத்திற்குப் போவதாக இருந்தது. மேயிடத்திலிருந்து ஆள் வந்தான். ‘உங்களை மேயர் ஸீட்ஸுக்குப் புறப்படுவதற்கு முன்னால் கூப்பிட்டார்’ என்றான்.

‘மாலை வருகிறேன்’ என்று சொல்லி அனுப்பிவிட்டு, அன்று மாலை மேயரிடம் போனேன்.

“வாருங்கள், பகழயபடி காலில் மிழு சியத்திற்குச் செல்வோம்” என்றார்.

“ஷேந்றே பார்த்துவிட்டேன்: திரும்புவும் எதற்காக அழைக்கிறீர்கள்?” என்று சேட்டேன்.

“இன்னேரு காட்சிப்பொருள் இருக்கிறது” என்றார். என்னுடைய பெருமையைச் சொல்லவில்லை; நான் அவருடைய ஆர்வத்தைச் சொல்கிறேன், அங்கு சென்றதும் கண்ணுடிப்பெட்டியில் நான்கொடுத்த குறிப்பை, நைப்பசெய்துவைத்திருந்தார்கள். இன்றும் யார்க் மிழுவியத்தில் அந்தக்குறிப்பு இருக்கிறது. சைவ மடங்களின் வரலாறு, ருத்திராட்சத்திற்கும் சைவ மடங்களுக்கும் உள்ள தொடர்பு இவைகளைப்பற்றி நான் கொடுத்திருந்த விவரங்களை அங்கே வைத்து இருக்கிறீர்கள். நைப்பசெய்த படி ஒன்றை அங்கே ஒட்டிவைத்ததோடு, ஒரு படியை ‘பார்க் டைம்ஸ்’ என்னும் பத்திரிகையில் வெளியிட்டு, என்னைப் பேட்டி கண்ட விவரத்தையும் வெளியிட்டிருக்கின்றீர்கள். ஒருபடியை பிரிட்டிஷ் மிழுவியத்திற்கும் கொடுத்தார். அப்பொழுது என்கு வேறு ஒன்றும் சொல்லத்தோன்றவில்லை. ‘தென்னுடைய சிவனே போற்றி; என்னுட்டவர்க்கும் இறைவா போற்றி’ என்று சொல்லி வணங்கினேன்.

இந்த இரண்டு சிகழ்ச்சிகளையும் எதற்காகக் குறிப்படுகிறேன் என்றால், அகத்திய ருடைய உருவத்தைப் பார்த்தேன். தமிழும் சைவமும் சென்ற இடமெல்லாம் இருப்பதைக் கண்டேன். அதனுக்குச் சான்றாக அங்கே போப்பெருமகளுடைய கல்லறையும், ருத்திராட்ச மனிகளும், அதுபற்றிய விவரங்களும் உள்ளன. அகத்தியப்ருடைய திருவருவமும் அந்தாட்டில் இருக்கிறது.

அகத்தியம் இருப்பதற்கு அறிகுறியாக இந்த இரண்டு சிக்முச்சிகளையும் சொல்லாம்.

திருமங்திரத்தில் ‘அகத்தியம்’ என்னும் பதுதியில் இரண்டு பாட்டுக்கள் உண்டு. நீங்களெல்லாம் திருமங்திரத்தை என்றாகக் கற்றவர்கள். அப்பாடல்களை நினைவுபடுத்த வேண்டிய அவசியம் இல்லை. சிவ-பார்வதி திருமனத்திற்குத் தெற்கிலிருந்து வடக்கே ஏராளமானவர்கள் சென்றிருந்த காரணத் தால் வடக்கு உயர்ந்து தெற்கு தாழ்ந்தது. உடனே ஈசன் அகத்தியரைக் கூப்பிட்டு, தென்னாட்டுக்குப் போகும்படி பணித்தான். அதன்படி அகத்தியர் தென்னாடுவேந்தார். நடு என்ற சொல்லும் அங்கி என்ற சொல்லும் போகமுறையின் அனுபவத்திலே தெரிந்து கொள்ள வேண்டியவை. பகிரங்கமாகச் சொல்லுவதற்கு என் ஆச்சாரியர் அனுமதி கொடுப்பது இல்லை. நடுவுமிலைமை என்றால் என்ன? அங்கி என்றால் என்ன? என்பதை எப்படி வெளியிட முடியும்? குரு தோட்டு காண்பித்தால் நாம் உணர்ந்து, அக்கிளியை

வளர்த்துக்கொள்ளவேண்டிய ஒருவிஷயம். அது குருவின் அருளால் காட்டவேண்டிய விஷயம். அகத்தியர் ஞானத்தின் சின்னம். அவர் எங்கு இருக்கிறாரோ அங்கு ஞானம் இருக்கிறது. அங்கே தமிழ் இருக்கிறது. சைவம் இருக்கிறது.

திருமங்திரத்திற்கு மூலகாரணமே அகத்தியம் தான். அப்படிப்பட்ட முனிவரின் நினைவை பீண்டும் கொண்டுவரும்வண்ணம் இவ்வளவு புனிதமான பொருளைப்பற்றிப் பேசுமாறு சிறியேனுகிய எனக்குப் பணித்தத் ஸ்ரீ-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்கள் து அருட்கருணைக்கு என்னுடைய வணக்கத் தையும் நன்றியையும் மறுபடியும் தெரிவித் துக்கொள்ளுகின்றேன். அவர்களுடைய ஆசி எத்தனையோ ஆயிரம் மைல்களுக்கு அப்பாலும் எனக்கு வழிகாட்டியுதியிது. இன்னும் வழிகாட்டும் என்ற மெப்பிக்கை உண்டு என்று சொல்லி, மீண்டும் எனது அஞ்சலியைத்தெரிவித்துக்கொள்ளுகிறேன். வணக்கம்.

நடுவு நில்லாது இவ்வுலகம் சரிந்து  
கெடுகின்றது எம்பெருமான் என்ன ஈசன்  
நடுவுள அங்கி அகத்திய நீ போய்  
முடுகிய வையத்து முன்னிர் என்றான்.

— திருமூலர்.

‘பதிவலியில் வீரட்டம் எட்டு’

திரு. கி. வா. ஐதந்நாதன் அவர்கள், M.A.,  
சென்னை.

இங்கே ஞானச்செங்கோல் செலுத்தி வரும் அருள் உருவாகிய மகாசங்கிதானம் அவர்களுக்கும், தலைவர் அவர்களுக்கும், நண்பர்களுக்கும் என்னுடைய வணக்கம் தெரிவித்துக்கொள்ளுகிறேன்.

திருமூலர் திருமந்திரத்தில், இரண்டாங்கந்திரத்தில், இரண்டாவது அதிகாரமாகிய “பதிவலியில் வீரட்டம் எட்டு” என்பது பற்றிப் பேசும் வாய்ப்பு எனக்குக் கிடைத் திருக்கிறது. முன்னாலே என்னை அறிமுகப் படுத்திய தலைவர் அவர்கள், எங்களுடைய ஆசிரியப்பிரானின் திருநாமத்தைச் சொன்னார்கள். திருவாவடுதுறையோடு தொடர்பு பெற்று, அதனை எல்லாக் காலத்தும், தாம் சினைப்பது மாத்திரமின்றி, பிறரும் சினைக்கும் வண்ணம் செய்தவர்கள் அந்தப் பெரியார் ஆவார்கள். அவர்கள் எந்தப் பேரவையில் பேசினாலும், எந்தப் பொருள்பற்றிப் பேசினாலும், திருவாவடுதுறை மடம் அவர்கள் கண்முன் வந்து நிற்கும். அதை, அவர்கள் பேச்சைக் கேட்டவர்கள் என்கு அறிவர். அத்தகைய பெரியாருடைய திருவடியின்கீழ் இருந்து படிக்கின்ற பாக்கியம் எனக்குக் கிடைத்திருந்தது. அதனாலேயோதான் இந்த ஆதினந்தின் ஒரு தொடர்பு எளியேனுக்குக் கிடைத்தது. இது இறைவனது திருவருள் விளைவு என்பிற நான் கருதுகிறேன். தலைவர் அவர்கள் மிக அருமையான ஒரு கருத்தை ‘தமிழ்லக்ஷ்யத்தில் எட்டுத் தொகையை நிலைசிறுத்திய பெரியாரிடம் இருந்து பாடம் கேட்டவருக்கு அட்டவீரட்டத்தைப்பற்றி, பேசும் வாய்ப்புக் கிடைத்தது பொருத்தம்’ என்று சொன்னார்கள். பொருத்தமான பொருள்கள் அறிவுடைப் பெருமக்களுக்கு நன்றாகப் புலனுகும் என்பதற்கு இது ஒரு சிறந்த சான்றுகும்.

‘அட்ட வீரட்டம்’ என்றால், இறைவன் செய்த வீரச்செயல்களைப் புலப்படுத்துகின்ற எட்டு ஸ்தலங்கள் என்று பெயர். ‘வீர ஸ்தானம்’ என்ற வடமொழித் தொடர் ‘வீரட்டானம்’ என்று தமிழிலே மாறியது; மூலஸ்தானம் என்பது மூலட்டானம் என்று மாறியதுபோல. பின்னும் குறுகி ‘வீரட்டம்’ என்று வந்தது. எட்டு ஸ்தலங்களிலே இறைவன் செய்த எட்டுவைக்கான வீரச்செயல்களைக் குறிக்கும் முறையிலே அந்த வரலாறுகளை விளக்குவதனால் ‘அட்ட வீரட்டம்’ என்று இங்கட்டிலே எட்டு ஸ்தலங்களைச்சொல்வார்கள். எட்டு ஸ்தலங்களிலே ஏழு ஸ்தலங்கள் தேவார ஆசிரியர்களால் பாடல் பெற்றன. வழூர் என்ற ஸ்தலம் மாத்திரம் வைப்பு ஸ்தலமாக இருக்கிறது. ஞானசம்பந்தர் பாடிய பாடல்கள் கிடைக்க வில்லை. திருமூலர் ஒவ்வொரு வீரட்டத்திற்கு ஒவ்வொரு பாடலாகப் பாடியிருக்கின்றார். அதைமாத்திரம் கொஞ்சம் சுட்டிக்காட்ட வாம் என்று நினைக்கிறேன்.

முதலிலே திருக்கோவலூரைப்பற்றிப் பேசுகிறோம். அந்தகாசரன் என்பவன் தேவர் கட்குத் துன்பம் செய்துகொண்டிருந்தான். அதுகண்ட தேவர்கள் இறைவனிடத்திலே முறையிட்டார்கள். அந்தகாசரனை ஆண்டவன் குத்தால் கொன்று அழித்தான். அந்த வரலாறுதான் அந்தகாசரனுடைய சங்கார வரலாறு. அதை நினைவுறுத்துகிற ஸ்தலம் திருக்கோவலூர் என்று வழங்கப் படுகின்ற கோவல் வீரட்டம்.

கருத்துறை அந்தகள் தன்போல் அகர்ன் வரத்தின் உகந்தது உயிர்களை எல்லாம் வருந்தாலும் செய்தாலேன்று வானவர்வெண்டக் குருத்துயர் குலங்கைக் கொண்டுகொள்ளுனே.

எம்னைப் போன்றிருக்க அந்தகாகரன், ஆண்டவனிடம் தான் பெற்ற வரத்தின் சிறப்பால் பிறருக்குத் துன்பம் தருவதையே தன்னுடைய செயலாகக்கொண்டிருந்தான். அவனுடைய அந்தச் செயல்களால் கல்ந்த வானவர்கள் இறைவைனப்பார்த்து வேண்ட ஆண்டவன் மூன்று கொழுந்தாக இருக்கும் குலத்தால் அவனைக் குத்திச் சங்கரித்தார்.

அடுத்த பாட்டிலே திருப்பறியலூரில் நிகழ்ந்த தக்க யாக சங்காரத்தை நமக்கு நினைவுட்டுகிறோம்.

கொலையிற் பிழைத்த பிரசா பதியைத் தலையைக் தடிந்திட்டுத் தானங்கி யீட்டு நிலையும் குக்கிவன் வேண்டுமென் ரெண்ணிற்தலையையிரிந்திட்டுச் சந்திசெய் தானே.

கதை இங்குள்ளவர்களுக்குத் தெரியும். தக்கன் சிவபெருமானிடத்தில் ஏற்பட்ட கோபத்தினுல் யாகம் செய்தபோது, ஏனைய தேவீகளை அழைத்தான். மகாதேவனை அழைக்கவில்லை. அப்பொழுது நமது சிவபொருமான் வீரபத்திரர் உருவத்தில் எழுங்குள்ளி, தக்கபாகத்தைச் சிதைத்தது, அந்த யாகத்திற்கு வந்த தேவர்களுக்குத் தண்டனை அளிந்து, தக்கனுடைய தலையை அரிந்து, அந்தத் தலைக்குப்பதிலாக ஆட்டின்தலையைவத்தார் என்று சொல்லுகிறோம்.

பிரமாவக்குத் துணையாக இருக்கும் தக்கனை நினைக்கிறோர் திருமலர். தக்கன் என்ன தவறு செய்தான்? கொலையினாலே பிழைசெய்தான் தக்கன். மிக நுட்பமாகச் சொல்லவேண்டுமானால், கொலையால் பிழை செய்தான். யாகம் செய்வதாகப்பட்டிருந்தான். யாகத்திற்கு - யக்ஞத்திற்குத் தலைவனுக் குறுப்பவன் பரமேசுவரன்; யக்ஞேசுவரன். தலைவன் இல்லாமல் யாகம் செய்யமுடியுமா? ஒரு கல்யாணத்திற்குப் புரோகிதர் வந்தார்; கோட்டு மேளம் வந்தது; எல்லோரும் நிரம்பியிருக்கிறார்கள். ஆனால் கல்யாணம் பண்ணிக்கொள்கிற மாப்பிள்ளை வரவில்லை.

மாப்பிள்ளை ஒருவன்தான் கல்யாணத்திற்கு உயிர் போன்றவன். மாப்பிள்ளை இல்லா விட்டால் என்ன? எல்லோரும் வந்து விட்டார்களே என்று யாராவது சொல்வார் களானால், அது திருமணத்தினுடைய ஒரு தத்துவத்தைச் தெரியாதவர்கள் சொல்லும் வார்த்தையாகும்.

அதுபோல், தக்கன் செய்யும் யாகத்திற்கு எல்லாத் தேவர்களுமே வந்துவிட்டார்கள். யாகத்திற்கு வேண்டிய பசு வந்துவிட்டது; ஆடுவந்துவிட்டது. ஆனால் மகாதேவனுக்கு அவிரப்பாகம் கொடுக்கவில்லை. கல்யாணமாப்பிள்ளை வராவிட்டாலும், வந்திருந்த வர்கள் விருந்துவண்டார்கள் என்றால், அது கல்யாணவர்களுக்கு ஆகாது. அதுபோலவே யாகத்திற்குப் பசு ஆடு இவை வந்திருந்தாலும், அது வேள்வி ஆகாது. மகாதேவனுக்கு அவிஸ் கொடுக்காமல், அவனை மறந்து செய்வதனால், அது வேள்வி ஆக வில்லை; கசாப்புக்கடையாகவே ஆயிற்று. தக்கன் கொலை செய்தான். தேவர்கள் சாப்பிட்டபொழுது தாங்கள் மிக நன்றாக வாழலாம் என்றுதான் நினைத்தார்கள். அது என்ன ஆயிற்று? அவர்களையெல்லாம் வீரபத்திரர் தாக்கும்படி ஆயிற்று.

யாகப்பசு என்று சொல்வது வழக்கம். ஆனால், வேத முறைப்படி செய்த வேள்வி யாக அதைச் சொல்லமுடியாது. ஆட்டைக் கொலைசெய்தான். மகாதேவனுக்கு அவிஸ் தரவில்லை; அதனால் வேள்வி ஆகவில்லை; அதனால் அது சிறந்த நிலையைப் பெறவில்லை என்ற குறிப்பை மனிவாசகர் சொல்கிறார். தேவர்கள் பெற்றது யாக அவிஸ் இல்லாத தால், அவர்கள் தண்டனை பெற்றார்கள்.

இறைவனுக்குக் கொடுக்க வேண்டிய அவிஸை மறந்துவிட்டதால், அது கொலை ஆயிற்று. ஆகவே, தக்கனுடைய தலையை வெட்டிவிட்டு, அதை அக்கினிபில்போட்டு, நம்மை நினைக்க மறந்தவனுக்கு இன்ன தண்டனை என்பதை உலகம் தெரிந்கொள்ள

வேண்டும் என்பதற்காக, ‘இவன் இருக்கட்டும்’ என்று, அவனுடைய தலைக்குப் பதிலாக ஆட்டத்தலையை வைத்துச் சந்தி செய்தான் என்று தக்கப்பாக சங்காரத்தை இரண்டாவது பாட்டிலே சொல்லுகிறார்.

முன்றுவது பாட்டிலே, பிரமதேவ னுக்கு ஏற்பட்ட அகங்காரம் காரணமாக, அவனுடைய தலையைக் கிள்ளி, அதனைக் கபாலமாக ஆண்டவன் கையில் எடுத்து வீரச்செயல் புந்தான் என்ற சொல்கிறார்.

எங்கும் பரந்தும் இருநில் தாங்கியும் தங்கும் படித்தவன் தாஞ்சார தேவர்கள் பொங்கும் கிளாந்துன் அயன்தலை முன்றா அங்குச் சுதா உதிரங்கொண்டானோ.

அபனுக்கும் ஜூந்து தலை; ஆண்டவனுக்கும் ஜூந்து தலை. இதனால் அபன் அகங்காரம் அடைந்தான். அதை அடக்குவதற்காக அயனுடைய ஒரு தலையை ஆண்டவன் கிள்ளி, அதை உலகம் காணவேண்டும் என்று கருதி, அதைப் பிரும்ம கபாலமாகக் கையிலே கொண்டார்.

அடுத்தது சலந்தராகரன் கதை. அதை சினைப்பட்டுகிற இடம் திருவிழிங்குடி ஸ்தலம்.

சலந்தராகரன் யாவருக்கும் இடுக்கண் செய்துகொண்டிருந்தான். அவனைச் சங்காரம் செய்யவேண்டுமென்று ஆண்டவன் நினைத் தான். வேதியர் வடிலில் வந்து, ‘ஒன் இவர்களையெல்லாம் அடக்கப்போகிறேன்’ என்று சொன்னார். அவர் தன் விரலால் தரையில் ஒரு சக்காத்தை அமைத்தார். சலந்தராகரனைப் பார்த்து, ‘இச்சக்காத்தை எடு; உன்னுடைய ஆற்றலைப் பார்க்கலாம்’ என்று சொன்னார். அவன் அதை எடுத்துத் தலையில் வைத்து உடனே, அந்தச் சக்காரம் சலந்தராகரனுடைய தலையைக் காரச என்று அறுத்து விட்டது. அந்தப் பாட்டைச் சொல்லும்போது, திருமூலர் உள்ளஞ்சிச் சொல்கிறார்.

எங்கும் கலந்துமென் உள்ளத் தெழுகின்ற அங்கு முதல்வன் அருமைற யோதிபால் பொங்கும் சலந்தரன் போர்செய்ய நீர்மையின் அங்கு வீரர்குறித்து ஆழிசெம் தானே.

சால்திரங்கட்கெல்லாம் தலைவனேன் ற சொல்லப்படுகிற பெருமான் என்று சொல் கிறவர் தன்னேடு தொடர்புபடுத்திச் சொல் கிறார். ‘எங்கும் கலந்தும்’ என்றால், அவன் இல்லாத இடம் ஓன்றமில்லை. பார்க்கு மிடமெங்கும் இருக்கிறுன். ஆனால், என்மாட்டு எப்படி இருக்கிறுன்? என் உள்ளத் தில் எழுகின்ற தலைவன் என்கின்றார். என் அடைய உள்ளத்திலே எழுகின்றான் அவன் என்று சொல்லுகிறார். அடியார்களுடைய உள்ளத்திலே கோயில் கொண்டிருக்கிறுன் என்று சொல்வது வழக்கம். அவன் சினைப்பவர் மனத்தைக் கோயிலாக்கொண்டவன். அதை நாம் பார்க்கும்போது, ஆண்டவன் அடியார்களுடைய திருவுள்ளதில்தானு இருக்கிறுன் என்ற கேள்வியும் எழுகிறது. இறைவன் எங்கும் இருக்கிறுன் என்று சொல்கிறார். அடியார் உள்ளத்தில்மாற்திரம் இருக்கின்றான் என்று சொன்னால், ஏனைய இடத்தில் இல்லை என்பது தெரிகிறது. அது உன்மையானால், அவன் எங்குமிருக்கிறானு என்ற ஜூயம் ஏற்படும். அப்பர் சவாயிகள், ‘சினைப்பவர்மனம் கோயிலாக்கொண்டவன்’, என்று சொல்லியதுசரியா இல்லையா என்று ஜூயப்பாடு கூடவே எழுகிறது.

இறைவன் எங்கும் இருக்கின்றான்; உன்மைதான், இப்பொழுது உம்முடைய தலைவர் இங்கே இருக்கிறார். அவர் தமது பல்கலைக்கழகத்திலும் இருக்கிறார். இன்னும் பல இடங்களிலும் இருக்கிறார். ஆனால் அவருடைய மனம் போன்போக்கிலே ஈதுச் தரமாக இருக்கும் ஒரு இடம் வீடு ஆகும். இன்னெரு உதாரணம் பார்ப்போம்.

ஒருவன் அலுவலகத்தில் வேலை செய்கிறான். அங்கே மின்சார விசிறி இருக்கிறது; மணி அடித்தால் ஆள் வருகிறான்; எல்லா வளக்கான ஆணையையும் நடத்திக்கொண்-

டிருக்கிறார். ஆனாலும், மாலையில் மணி அடித்தவனே வீடுபோக ஆசைப்படுகிறார். வீடு அத்தனை வசதி உடையதாக இல்லை. இல்லாவிட்டாலும், அங்குப் போக ஆசைப்படுகிறார். காரணம் ஏன்? அலுவலகத்தில் ஒரு வரையறைக்குள்ளே அடங்கி வேலை செய்யவேண்டி இருக்கிறது. சிறந்த ஆணையாளனாக இருந்தாலும் ஒரு கட்டுப்பாட்டுக் குள்ளே வேலை செய்கிறார். ஆனால், தன் மனம்போன்படி, எதை வேண்டுமானாலும் எடுத்துப் பார்ப்போம் என்ற உரிமை தன் வீட்டில் இருக்கிறது. அதனால் வீட்டுக்குப் போக ஆசைப்படுகின்றார். அங்குப் போய் தனது சொந்த சொருபத்தில் இருப்பான்; தன் சக்தியைக் காட்டுவான். அதுபோல், இறைவன் எங்கும் இருக்கிறார்; எல்லோ குடைய உள்ளத்திலும் இருக்கின்றார்; என்றாலும் சில இடங்களில் அவசரமாக வந்துபோகிறார்; சில இடங்களில் அலுவலாகக் கடமைக்காக இருக்கிறவன் போல் இருக்கின்றார். சில இடங்களில் நடந்து கொண்டே இருக்கிறார். ஆனால், சில இடத்தில், தன்சொந்த இடத்தில் இருக்கிற மாதிரி இருக்கின்றார்; தனது சைதன்யம் அத்தனையையும் வெளிப்படுத்திக் கொண்டு, மிக ஈடுபாடாக இருக்கின்ற இடம் எது என்றால் அதுதான் ஸிலைப்பவரின் மனம், தானாக விரும்பி, தன் சொந்த இடமாகக் கொண்டு, தன் அருள்மிழுவதும் மிரம்பிக் கிடக்கிறது என்று சொல்லும்படி அவன் இருப்பது ஸிலைப்பவர் மனம்.

ஆகையினால், ஆண்டவனை உளம் கண்து, உள்ளன்பினால் யார் யார் வழிபடுகிறார்களோ அவர்களைப் பார்த்தால், ஆண்டவன் ஒருவன் இருக்கிறார் என்று நமக்குத் தெரியும். ஆண்டவன் இல்லை என்று சொல்கிறவர்களுக்கும் தெரியும். தன்னை ஸிலைக் கிறவர்களிடத்திலே சைதன்யத்தை மிகுதி யாக ஆண்டவன் காட்டிக்கொண்டு இருக்கிறார். ஆண்டவன் திருவருள் இவர்கள் மூலமாகத் தோன்றும்படியாக இருக்கிறார்.

ஆகையால், எங்கும் கலந்து இருக்கும் ஆண்டவன் என் உள்ளத்து எழுகிறான்; எங்கும் இயங்குகிறான்; சைதன்யத்தைக் காட்டுகிறான் என்ற உயர்ந்த உண்மையை இந்தப் பாட்டில் சொல்கிறார்.

அங்கும் கலந்துமென் உள்ளத் தெழுகின்ற அங்கு முதல்வன் அருமதை யோதிபால் போங்கும் சலந்தரன் போர்செஸ்ய தீர்மையின் அங்கு விரிவுற்றிற்கு ஆழிசெய் தானோ.

இப்படி திருவிற்குடியில் ஜலங்குராசரன் வதத்தை ஸிலைக்கும்போது உள்ளத்திலே ஆண்டவன் எழுந்தருளியிருக்கும் கிளர்க்கி பெற்றதைக் குறிப்பிடுகிறார்.

அடுத்து முப்பும் செற்ற கருத்தைப் பாடுகிறார். இந்தஹரிலோதான் முப்புத்தைச் சங்காரம் செய்த வீரச்செயல் ஸிக்மிந்தது என்று சொல்லிக்கொண்டு அதோடுமட்டும் ஸின்றவிடுகின்றார்கள் மக்கள் என்று கூறுகின்றார். “முப்பும் செற்றனர் என்பர்கள் மூடர்கள்”. அதாவது சொல்வதோடு ஸிறப் பவர்கள் மூடர்கள். மெய்ப்போருளைக் காண விரும்பாமல், கிளிப்பிள்ளைபோல் சொல்லிக் கொண்டே இருப்பவர்கள் அறிவு இல்லாத வர்கள். உட்கருத்தை அறியாமல் வினாக்கச் சொல்கிறார்களே என்று இரங்குகிறார்.

ஆண்டவன் குளிருக்குக் குளிர்க்கி; தீக்குத் தீ; தலைபிலே கங்கையை வைத்த சுடையுடையவன். கையிலே தீ இருக்கிறது. ஆண்டவன் தண்மைக்கும் இருப்பிடம்; வெம்மைக்கும் இருப்பிடம். தண்மையைக் காட்டவேண்டுமிடத்தில் தண்மையையும், வெம்மையைக் காட்டவேண்டிய இடத்தில் வெம்மையையும் காட்டுவான்; மின்சாரத் தினால் ஸிபரிளீஸ்ரேட்டரும் இயங்குகிறது. மின்சாரத்தினால் ஸ்டல்வும் இயங்குகிறது. பட்டிக்காட்டான் - வீரம் தெரியாதவன் வேண்டுமானால் அவன் சொல்லவாம்; ஸிபரிளீஸ்ரேட்டரைத்தான் மின்சாரம் இயக்கமுடியும் என்று; அல்லது மின்சாரம் ஸ்டவ்வைத் தான் இயக்க முடியும் என்று. இரண்டும்

உண்டாக்குறிறது என்பது சரி; கெருப்பைத் தான் உண்டாக்குறிறது என்பது பொய். இரண்டும் ஒரே இடத்தில்தான் உண்டா கிறது. கருவிக்குத் தக்கபடி குளிர்ச்சியும், கீழும் பிறக்கிறது. இரண்டுக்கும் மூலமாக இருப்பது மின்சாரம். இப்படி விஞ்ஞானம் காட்டுகிறது ஆண்டவன் திருவுருவத்தை.

இறைவன் புரத்தை எரித்தான்; கங்கை யையும் தலையில் வைத்திருக்கிறான். கங்கை தண்மையானது அல்லவா? அங்கே எப்படி வெம்மை உண்டாகும் என்று கேட்டால், அதை மின்சாரம் நன்றாகப் புலப்படுத்தும்.

“முப்புரம் செற்றனர்” என்று மாத்திரம் சொன்னவர் அறிவு இல்லாதவர்கள். மும் மலங்கள் போகவேண்டுமானால், அந்த மும் மலத்தையும் அழிக்கக்கூடிய ஆண்டவன் திருவருள் வேண்டும். மலத்திலிருந்து நீங்கி, இன்பம் காணவேண்டும் என்பது திரிடும் எரித்த வரலாறு புலப்படுத்தும். மும்மலங்கள் மியவேண்டும் என்பது மிகவும் அவசியம் என்பதைத் திருமூலர் ஸினெனுட்டுகிறார்.

முப்புரம் செற்றனன் என்பக்கள் மூடர்கள் முப்புராவது மும்மலகாரியம்.

திருக்கடலூரில் ஆண்டவன் காலனை உதைத்துக் கொன்றன். இதற்கு யோக முறையிலே ஒரு பொருள் சொல்கிறார்கள். ஆண்டவன் கால சம்ராரம் செய்ததுபோல் நாமும் செய்ய வேண்டும். ஆண்டவன் கடலூரில் செய்தான். நாம் இந்தக் கடலூரில் அதாவது இந்த உடலில் செய்யவேண்டும். ஆண்டவன் காலால் உதைத்தான். நாம் நம்முடைய நாடிவழியாக ஒடும் காற்றைக் கட்டுப்படுத்தவேண்டும் என்பதையும் புலப்படுத்துகிறார். இறைவன் அன்று செய்த காரியத்தை நாம் ஏதோ ஒரு கதையென்று ஸினைக்காமல், யோகப் பயிற்சியிலேசெய்து, என்றும் மாரு இளமை உடையவர்களாக நாம் இருக்கவேண்டும்.

காமசம்ஹாரம். இது திருக்குறுக்கை சிக்ரிசியைப் புலப்படுத்துகிறது. மனம் பல வழிகளில் படர்ந்து, ஆசை உண்டாக்கும். காமம் என்றால் மையம். ஆயிரமாயிரம் கிளைகளாகப் படர்ந்து செல்லும் மனத்தின் ஆசையை அடியோடு அழிக்க முடியாது. பரவி இருக்கும் மனத்தை ஒருமுகப்படுத்த வேண்டும். முதலிலே வட்டமாக ஆக்கி, அப்புறம் மையாக்கவேண்டும். சன்மிடி மாட்டை வசப்படுத்த முனையிலே கட்ட வேண்டும். கூயிறு சுற்றுச் சுற்று அது முனை அருகே வந்துவிடும். அதுபோல், மனத்து ஆசையைத் திடெரன்று அறுக்க முடியாது. இறைவன் என்ற முனையைச் சுற்றிச் சுற்றி வரச்செய்தால் படர்ந்திருக்கும் மனம் ஒன்றி விடும். இப்படி மனேயை வரும்.

மனேயை உண்டாகி, பிறகு தியானம் உண்டாகும். அப்பொழுது மனம் நாசம் ஆகும். செயல் மாண்ணவிடும். ஒருமைப் பட்ட மனம் இருந்தால் காமச்செயலை அழிக்கலாம். அதைத்தான் திருக்குறுக்கைச் சம்பவம் உணர்த்துகிறதாகத் திருமூலர் சொல்லுகிறார்.

ஆகையால், திருமூலர் சொல்கிற அட்டவிரட்டம், ஆண்டவன் அட்ட விரட்டத்தில் செய்த எட்டுவிதமான விரச்செயல்களைப் பற்றிச் சொல்லி; கும்பிடுபோட்டால்மட்டும் போதாது, நாமும் அட்ட விரட்டத்தைச் செய்யவேண்டும் அதாவது எட்டுவிதமான விரம் காட்டவேண்டும்; அறியாமையாகிய அந்தகளைக் கொல்வேண்டும்; ஆண்டவனுக்கு ஸிவேதனம் செய்யாதது பொருள் அல்ல; ஆண்டவனுக்கு ஸிவேதனம் செய்யவேண்டும்; மும்மலங்களை அழிப்பதற்குப் பயில வேண்டும்; யோகப் பயிற்சி செய்து, பேருவாழ்வு பேற வேண்டும்; படருகிற மனத்தை ஒருமுகப்படுத்தி, ஆசையை கீக்க வேண்டும்; ஆண்டவன் செய்த எட்டுவிரச்செயல்களை நாமும் செய்யவேண்டும் என்று வற்புறுத்துகிறது.

‘இலிங்க புராணம்’

## திருப்புகழ் திரு. நா. ப. வேங்கடசுப்பிரமணியம் அவர்கள், திருவாவடுதறை.

கருணையே வடிவாக விளங்குகின்ற ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிரதானம் அவர்களின் திருவடிப்போதுகளுக்கு அடிபேனது மன மார்க்க வணக்கம் உரித்தாருக். இவண் எழுந்தருளியராமின் முனிபுங்கவர்க்கும், தலைவரவர்க்கட்கும், ஏனைய அன்பர்க்கட்கும் எனது மனமார்க்க வணக்கம்.

திருமந்திரத்தில் இரண்டாம் தந்திரம் “அகத்தியம்” முதல் “பெரியாற்றத்துணைக் கோடல்” வரை இருபத்தைந்து பொருள் களைத் தன்னகத்தே கொண்டொளிவது. அதில் மூன்றாவது பொருள் “இலிங்க புராணம்” ஆகும். அநாதிமுத்த சித்துரூ வாசிய சிவபெருமான் அநாதிமலபந்தராசிய ஆன்மாக்கள் இடர்க்கடவினின்றும் நீங்கி இன்பத்துறையெய்தி இளைப்பாறவதற்கு இன்றியமையாத மரக்கலமாக சொன்னதி முகத்தினின்று சிவபேத ருத்திரபேதமாகத் திருவாய்மலர்த்தருளிய இருபத்தெட்டு சிவா கமங்களில் முதலாவதாசிய காமிகாக்மசார மாகும் இரண்டாந்தந்திரம்.

சிவாகமங்களைக் காமிகம் முதலாக வாதுளம் ஈருக இருபத்தெட்டென்று கூறுவது மரபாக இருக்க, நமது திருமலதேவர் தாம் எடுத்துக்கூறப் புகுந்த ஒன்பதாகமங்களில் அம்மரபு கொள்ளாது “பெற்றங்களும் காரணம் காமிகம், உற்றங்களிரும் உயரிச்ந்தம் வாதுளம், சுற்றங்களியாமன மாகுங் காணோத்தரம், துற்றங்களிப்பிருஞ் சொல்லும் மதுடமே” என்பதை ஜோக்கு மிடத்து முகுடாகமத்தில் கூறப்படும் நடன காரியத்திற்குக் காரணமாகியதாகக் காரண ஆகமத்தை முற்றக்கணே கூறியிருக்கக் கூடுமோ? என்று உன்னுகிறேன்.

இம்மையில் ஏற்படுகிற துன்பங்களைத் துடைத்து இம்மையின்பத்தை அடையச் செய்விப்பது ஸ்ரீ அகோர மந்திரமாகையால் அவ்வகோரமந்திர ஸ்ரீ உருத்திரமுருத்தியின் நிலையினை விரிவான சிபரமாகச் சொல்லும் காரனாகமம்தொடங்கி முடிவிலின்பங் கூட்டும் ஸ்ரீ நூனக்கூத்துரின் நிலையினை அல்லது கூத்து நிலையினை விரிவாம் விளக்கம் கூறுகின்ற மகுடாகமத்தையும் முடிவாகத் தன் னுட்கொண்டு திருமந்திரம் ஓளிர்வதை உற்று நோக்கின் ஆன்மாக்கட்கு இம்மை நலன்கிட்ட ஒழுகலாறுகளையும் இம்மையே அம்மை நலன்கிட்ட ஞானபாதீத ஆற்றையும் ஒருங்கே காட்ட காரணம்தொடங்கி மகுடத்தில் முடித்து, இவ்விதம் கூறியிருக்கின்று ரூரேனக் கொள்ளவும் கீடக்கின்றது.

**இலிங்கபுராணம்:** இலிங்கம் புராணம் என்னும் இருசொல்லாகிய ஒரு சொற் ரேடூர். இலிங்கமென்பதன் தாது அர்த்தம். மகாசங்கர காலத்தின்போது சகலசேதன சேதனப் பிரபஞ்சங்களும் யலயம் அடைந்து பின் சிருஷ்டி காலத்திலே அங்குளம் உற்பத்தியாகிறமையான ‘லிங்கம்’ எனப்படும் எனச் சுப்பிரபேதாகமம் கூறுகிறது. இலிங்கம் பஞ்ச கிருத்தியத்தை விளக்குவது. தோன்றிய பொருள்கள் அழிந்து போகாமல் சிலகாலம் நிலைத்து அழிகின்றமையான ஒவ்வொன்றினும் தோற்றம் திதி சங்காரம் என்னும் மூவகைத் தொழிலும் கிகழ்கின்றன. மகாசிருஷ்டி காலத்தில் எய்தும் படைத் தல் முதலை கிருத்தியங்களுள் திதியில் திரோபவமும் சங்காரத்தில் அநுக்கிரகமும் அடங்குவன என்று பெரியோர்கள் கூறுகின்றனர். ஆன்மதத்துவத்தின்பாறப்பட்ட அசுததப்பிரபஞ்சம், வித்தியாதத்துவத்தின்

பாற்பட்ட சுத்தாசத்தப் பிரபஞ்சம், சிவத்துவத்தின் பாற்பட்ட சுத்தப்பிரபஞ்சம் ஆகிய முத்திறப் பிரபஞ்சத்தினும் சிருட்டி யாதி ஐந்தொழிலும் சித்திரிக்கப்பட்டிருத்தலாகவிளங்குதலின் வருணபத்தியுடையார், விங்கம் என்னும் பதமானது, சித்திரித்தல் என்னும் பொருள்படுகின்ற ‘விகி’ என்னும் தாதுவினின் றம் பிறந்தமையால் சிவபீரன் சிருஷ்டியாதி ஐந்தொழில்களால் பிரபஞ்சத்தைச் சித்தரிக்கின்றார் எனப்பொருள்கொள்ளுகின்றார்.

இங்வனம் பஞ்சகிருத்யப் பிரபாவத்தை விளக்கும் விங்கசப்தமானது இவிங்கத்தின் வியத்தி ஸ்தானமாகிய சைலம் ஸ்பாடிகம் கஷ்ணிகம் லோஹம் முதலியவற்றிற்கும் உபசார மாத்திரத்தினால் வழங்கப்படுகிறது. சிவலிங்கத்தின் மேற்புறமாகிய நாதம் விங்கமெனவும், கீழ்ப்புறமாகிய விந்து பிடமெனவும்படும் என்று ஆகமம் கூறுகின்றது. இப்பிரபஞ்சமுழுமையும் நாத பந்து மயமேயாம். அதாவது சிவசத்தி மயமாம். ஏழாந்தந்திரத்தில் ஆரூதாரத்தைச் சொல்லி, பின்னர் அண்டவிங்கம், பின்டவிங்கம், சுதாசிவலிங்கம், ஆத்மலிங்கம், ஞானலிங்கம் சிவலிங்கம் என ஆறு விங்கங்கள் கூறப்படுகின்றன. இரண்டாந்தந்திரத்தில் மூன்றாவது பொருளாகிய விங்கப்புராணமென்பதில் விங்கத்தின் விரிவான விபரத்தை அங்கு பரக்கக் காணக்கிடக்கிறது. குறியைக் குறியாது குறித்தறியும் நெறியில் ஒளிர்வது இவிங்கம் எனப்படும். யாவும் எதவிடம் ஒடுங்கிப் பின்பு ஐந்தொழில் நடாத்துதற்கு மூலப் பொருளோ அதுவே இவிங்கம்.

பூராணம் - ஒளி, பழமை எனப்பொருள்படும். எனவே, ஆதி முடிவுவற்றுது; முன்னைப் பழம் பொருட்கு முன்னைப்பழம் பொருளாயுள்ளது; ஒளி மயமாயது. எதனீட்டத்தில் சகலமும் ஒடுங்கி, மறுபடியும் சிருங்கியாதி தொழில் செய்கின்றதோ? அதுதானே பழமைப் பொருளாகும். ஆதலால், இவிங்கம்

என்பதும், பூராணமென்பதும் இருபெய, ரொட்டுப் பண்பத்தொகையாக்கொண்டு அப்பழம் பொருளைத் தன்னகத்தேகொண்டு விளங்கி விளக்குவிப்பது எனப் பொருள்காணக்கிடக்கின்றது.

ஆகாயம் ப்ரும்மம் (சிவம்) அகில இவிங்கம் உண்மையின். இப்புதமைனைத்தும் ஆன்ம தத்துவம் இருபத்து நான்கும் அடங்கிய மலினப்பிரபஞ்சமும், வித்தியாத்துவம் ஏழும் அப்கிய மிசிப்பிரபஞ்சமும், சிவத்துவம் ஐந்தும் அடங்கிய சத்தப் பிரபஞ்சமும் ஆகாயத்திலிருந்தே உற்பத்தியாகின்றன. ஆகாயத்தைத் தன் சரீரமாக உடையவர் பரம்பொருள். “ஆகாயத்துக்கு மேலேயுள்ள ஜோதி” என “அலைத்துக்கும் மேலாய்க் கூறப்பட்ட பரஞ்சோதி சிவாரம் பொருளோ”. அவரேதான் இவிங்க பூராணசப்தார்த்தர்.

இதற்குமுன்பு பதிவலியில் வீரட்டம் எட்டு எனும் பேச்சில் ஒன்பதாவது பாடலில், “மூலத்துவாரத்து மூன்று ஒருவனை, மேலைத் துவாரத்தின் மேலும் நோக்கிமுன், காலும் ரூப்க்காலனைக்காய்த்தங்கி யோகமாய்” என்பதும், பத்தாவது பாடலில் “இருந்த மனத்தை இசைய இருத்திப், பொருந்திய விங்க வெளியது போக்கி” எனும் பாடல் அடிகளும் இவிங்க பூராணம் என்னும் இத்தலைப்பிற்குத் தோற்றுவாயாக இருக்கிறது. “சேனம், கடிவாளம் முதலியவை இல்லாத தும், கட்டாதுதுமாகிய ஒரு குதிரை, அது பெருங்காயக் கடை வழியாக எட்டுடன் நாலதாய் ஓடுகிறது; அதை ஒடிப் பிடித்துக் கட்ட இயலாது; அதைத் தொடர்ந்து நெருங்கி, ஒடி மறிந்து உள்ளே வரச் செய்ய வாசிநாடி சிலைக்கவேண்டும்; அது சிலைக்கச் செய்ய கசுமாம்” என்பதைக் கொங்கனர் கடைக்காண்டத்தில் “கட்டாகக் குதிரை பெருங்காயக் கடைவழியே. எட்டுடனே நாலதாய யேகுதே - ஒட்டி, ஒடி மறியாடா உள்ளே வரவாசி, நாடி சிலைக்கச் சுகம்”

எனக் கூறப்படுகின்றது. சித் என்றால் நூனம். சித்தர் - நூனிகள். அவர்கள் நூலீலத் துணைக்கொண்டுதான் ஒருவாறு பொருளை நிர்ணயிக்க வேண்டியிருக்கிறது.

அடுசேர்வும் என்னாம் ஆதியை நோக்கி முடிசேர் மலைகளும் மகாவித் திமார் தவமிசெய்து தேவர் அறியப் படியார் அரசுகிறதுப் பத்திசெய் தானே.

இதில், பக்திநெறி கூறப்படுகின்றது எப்படியைய் கருதாது திருவடிப்பேற்றைக் கருதிப் புரியும் பக்தியே சிறந்ததாகும். அந்த நெறியை உலகத்தார் அறிந்து, நன்னிலை பெறக் காட்டுவிக்கும் முறையில் தலைவன் தலைவியர் ஒழுகலாறே சிறந்த எடுத்துக் காட்டாகக் காட்டுவாள்வேண்டி, சிவபரம் பொருள் தம் பிரியானாய்கியாரைத் தம்மைப் பத்தியுடன் பூசித்து அடையும் நெறிகாட்டு மாற திருவளங்கொண்டு பருவதாஜுகுமாரியாக அவதரிக்கச்செய்தார். உமாதேவியர் நமக்கெல்லாம் ஒருமை அன்புகொண்டு எப்படிப் பூசிக்க வேண்டும் என்பதைத் தேரிலிக்கவேண்டி, பருவத ராஜுகுமாரியாக இருந்து பூசித்த வரலாற்றை இத்திருமந்திரப் பாடல் கூறுகிறது.

நிரிசின்ற முப்புரம் செற்ற பிராணை அரியலென் தெண்ணி அய்வற வேண்டா புரியுடையாளர்க்குப் பொய்யலன் சங்பரிவொடு நின்று பரிசுற் வானே.

கடவுள் தன்னை விரும்புவார்க்கும், பூசிப்பார்க்கும், தனது கீர்த்தியைப் படிப்ப வர்க்கும் மிகமிக எனிமையானவன். கசிந்து உருகும் நெஞ்சத்தே கட்டுப்பட்டொளிரும் இயல்பினன். இதனால்தான் அடியார்க்கட்டு எளியான் எனக் கூறப்படுகின்றதாகும். பெருமான் முப்புரதசனம் செய்தவனுமிற்கே என்று நாம் பயப்படவேண்டியிதல்லை. முப்புரம் எங்கும் திரிந்து பல்லரை நலியக்கெசப்பும் நாட்டம் உடையதாயிருந்தது. கடவுளின் வளிமையை முப்புரம் மதித்திலர். இக்காரணங்களால் முப்புரம் அழிக்கப்பட்டது.

அவ்விதம் நம்முயிரும் ஆணவாதிகொண்ட ஸிலையில் அலையுற்றால் அவ்வாணவாதியை இறைவன் போக்கியே திருவன் என்ற ஒரு உண்மையையும் மற்றும் பல தத்துவக் கருத்துக்களையும் தன்னகத்தே கொண்டு மினிரவுது இப்பாடல்.

ஆழி வலங்கொண்ட டயன்மால் இருவரும் ஊழி வலம்செய்ய ஓண்கட ராதியும் ஆழி கொடுத்தனன் அச்சதற்கு அவ்வழி வாழிப் பிரமற்கும் வான்கொடுத் தானே.

அதிகாரமல் வல்லபம் உடையவரான பிரமனும், திருமாலும் தேவுயின்க வழிபாடு செய்து நன்மைபெற்ற வீஷபம் கூறப்படுகின்றது. பிரமனும் மாலும் தங்யனும் தந்தையுமாக இருந்தும் ஒருவரோடொருவர் உண்மை அறியமாட்டாது ஒருசமயம் வாதாடலாயினர். இருவர்களும் தம்மைத் தாழே முதற்கடவுளாவோ மெனக் கருதிப் போரிட்டனர். இவர்கட்கு உண்மையை உணர்த்தி நன்மைசெப்பை உன்னி, சிவ பரம் பொருள் இவர்களிலிடையே ஒளிப்பிழம்பாகத் தோன்றி, செருக்கு அடங்குமாற செய்து காட்டிய திருவன்னுமலை வரலாற்றையும் மற்றும் பல உண்மைகளையும் தெரிவிப்ப தாகும் இத்திருமந்திரம்.

தாங்கி இருபது தோரூந் தடவரை ஒங்க எடுத்தவன் ஓப்பில் பெருவலி ஆங்கு நெரித்து அமராவென் றழைத்தபின் நீங்கா அருள்செய்தான் நின்மலை தானே.

எவ்வளவுதான் வரத்தாலும் பலத்தாலும் சிரத்தாலும் கைகளினாலும் மிகக்கோரா யிருந்தாலும், அவ்வரபலம் முதலியவை பயன்படாது. அந்தகைபோரும், ஆன்மா வினுள் பொருந்தியிருக்கும் ஆக்மலிங்க சொருபனை வேத கீதோதிப் பரவித்தான் பயன்தைவர் என்பது முதலான பற்பல தத்துவ நுட்பங்களைக் கொண்டது இது. இராவனனானவன் கயிலையங்கிரியைத்துக்கூட முயன்று அடைந்த சிலையின் வரலாறுகளைத் தன்னகத்தே கொண்ட டொளிர்கின்றது.

உறுவது அறிந்தால் ஒன்றமணல் கூட்டி அறுவகை ஆண்டுந்தும் ஆட்டத்தன் தாதை செறுவகை செய்து கிடைப்ப முனிந்து மறுமழு வாஸ்வெட்டி மாலைபெற ரூடே.

ஸ்ரீ சண்டேசராயனுர் முற்பிறப்பில் வேதாகமங்களை ஒதி உணர்ந்து சிவபூசை விதிவழுவாது செய்தமையால் இப்பிறப்பில் மிகுந்த இளமைப்பிராயிதற்றானே சகல சாத்திரப்பொருள்களையும் எளிதிலுணர்ந்து சிவனே எம்மையுடையவெனன்னும் மெப்புணர்வினால் சிவன்மாட்டு இடையரூது மேன்மேலும் பெருகிவளரும் அத்தியற்புத மாகிய மெய்யன்பே வடிவமாயினார். அவர் செய்யும் பூசை பிறருக்கு வினோயாட்டாகத் தோன்றியதாயினும், இடையரூத மெய்யன்பினாலே செய்யப்பட்டமையாலன்றே உயிர்க்குபிராயிக் கிவபிரானுக்கு மிக உவப்பாயிற்ற. இந்தநாயனுர் சிவபிரானுடைய உண்மையை ஸினைத்தல் கேட்டல் காண்டல் செய்தபொழுதே கரையறிந்து அன்பினாலே ஒரு பயனும் கருதாது அவ்வன்புதானே தமக்கு இன்பமாகத் தம்மைமறந்துஇன்றூர்.

இவர் சிவபூசைசெய்யும்போது தந்தையாகிய எச்சத்ததன் இவர் முதுகில் பல முறை அடித்துக் கொடு மொழிகளைக் கூறவும், தாம் அவற்றைச் சிறிதும் அறிந்திலாது, அவன் பாற்குத்ததைக் காலால்-இடிரிச் சிந்தக்கண்டபொமுது தமது பரமபிதாவாகிய சிவபிரானுக்கு அபராதஞ் செய்தமைப்பற்றி அவன் கால்களைத் துணித்து முன்போலவே பூசிக்கத்துணித்தமையானும் இவர் தம்மை மறந்து அன்பே மயமாக இருந்தாரென்பது பெறப்படுகின்றது.

இப்பக்கியோகத்தாலன்றே உடனே கருணாசிதியாகிய சிவபெருமான் இடபாருடாய் வெளிப்பட்டுத் தமது அருமைத் திருக்கரங்களால் எடுத்து ‘நீ நம்பொருட்டு உன்னைப் பெற்ற பிதாவை வெட்டினுப்;

உனக்கு னாமே பிதா’ என்றருளிச்செய்து, இவரை அணைத்து இவரது உடலைத்தடவி உச்சிமோந்து இவருக்கு அந்தச் சர்த்திலே தானே தமது சாருப்பியத்தைக் கொடுத்துத் தொண்டர்களுக்கெல்லாம் தலைமையாகிய சண்டேசரபதத்திலே இருந்தியருளினமையையும் அஸைத்தும் னாம் உண்கலமும்ஹடுப் பனவும் குடுவனவும் பெறுக என்றாலிச் செய்தமையையும் அன்பு முதிர்க்கியினால் தம்மை மறந்து பூசிப்பார்க்குச் சிவனருள் கிட்டும் என்பதையும் காட்டுகின்றது இத்திருமங்கிரப்பாடல்.

இடிவந் தெல்லாம் ஓருங்கிய தேவர்கள் வாடிமுகமும் வருக்கத்துத் தாஞ்சென்று, நாடி இறைவா நமான்று கும்பிட ஈடில் புகழோன் எழுகவென் ரூனே.

மக்களும் தேவர்களும் ஓரொரு சமயம் தெய்வசிந்தனையில்லாமல் தாமே நிதியமாக வாழுவேன் மூனை என்னுவர்; அவ்வென்னம் வந்த காலத்து இறைவனுடைய நிதியுத் தன்மையை மறந்துவிடுவது இயல்பு மக்கள் காயகல்பந்தேடி உழல்பவர்; தேவர்கள் அழுதுன்னு வாழ முயல்பவர்; அழுதம் கடைந்த காலத்து உண்டானதுலாவலிஷத் தீன் கொடுமைதாங்கா து ஒடியும் வாடியும் னாடியும் இறைவனைக் காணமாட்டாமல் அலமந்த அமர்கள் இறுதியாக, எங்கும் சிறுந்தும் அக்கதும் புறத்தும் ஸிலைத்தும் ஒளிர்பவன் இறைவன் என்பதையும் அவனுருவனே சரணம் புகத்தக்க இடம் என்பதையும் உணர்ந்து, இறைவா நம என்று ஒலமிட இறைவன் அவ்வாலால் விஷத்தை உண்டு தனது கண்டத்தடக்கிக் காத்தருளி னமை இப்பாடலில் காணக் கிடக்கிறது.

உருவாய் அருவாய் உளதாய் இலதாய் மருவாய் மஸ்ராய் மணியாய் ஊனியாய்க் கருவாய் உயிராய்க் கதியாய் விதியாய்க் குருவாய் வகுவாய் அருள்வாய் குகனே.

‘தக்கன் வேள்வி’

ஆதீன மகாவித்துவான்,  
திரு. கே. ஆறுமுகநாவலர் அவர்கள்,  
நாகர்கோவில்.

குரு மகாசங்கிதானம் அவர்களின் திரு வடிகளுக்கும், இங்கு வீற்றிருக்கும் முனி புங்கவர்களுக்கும், தமிழ்ப்பேராசிரியராய் வீற்றிருக்கின்ற தலைவர் அவர்களுக்கும் அடியேனுடைய வணக்கத்தைத் தெரிவித துக்கொண்டு, எனக்குக் கொடுத்துள்ள பொருள்பற்றி, குறிசியகாலத்திற்குள் பேசி முடிக்கலாம் என்று சினைக்கிறேன். பேசப் போகின்ற பொருள், திருமத்திரத்திலுள்ள தக்கன் வேள்வி என்பதாகும். இது தக்கன் செய்த வேள்வியைக் குறிக்கும். வேள்வி என்பது விரும்பிச் செய்யப்படுவது. யாதே னும் ஒன்றை விரும்பிச் செய்வார்களானால், அது வேள்வி என்று பொருள்படும். அதைத் தனக்காகவும் செய்வாம்; பிறருக்காகவும் செய்வாம்; அல்லது லௌகிகத்திற்காகவும் செய்வாம்.

தக்கன் ஒரு வேள்வி செய்தான். அந்த வேள்வியின் ணோக்கம் என்னவாயிருந்தது. தக்கனுக்குப் பெரிய ஆணவும் ஏற்பட்டது. அதிலே ஒரு ஆர்வம் ஏற்பட்டது. அதாவது உலகத்திலேயுள்ள தேவர்களை எல்லாம் அடக்கவேணுமென்றும், தனக்கு அவர்கள் எல்லோரும் கீழ்ப்படியவேண்டும் என்றும் என்னுகிறேன். அந்த அளவில் அவனுடைய வேட்கை பிற்கவில்லை. எல்லாம் வல்ல பரம் பொருளாசிய பரமேஸ்வரரே தனக்குக் கீழ்ப்படியவேண்டும் என்றும் என்னம் கொண்டான். ஆகவே, சிவபெருமானையே ணோக்கித் தவம் செய்தான். சிவபெருமானை அடக்குவது என்பது முடியாது என்ற ஒரு காரணத்தினால், அதற்கு அவன் ஒரு தந்திரம் செய்தான். தவிர, அவரை சேரடியாகத்

தனக்கு அடங்கி நடக்கவேண்டும் என்று சொல்வதும் முறையல்ல. ஆகவே, சிவபெருமானை ணோக்கி வரம் கேட்கும்போது, ‘உம்முடைய மனைவியாசிய பார்வதி என் மகளாகப் பிறக்கவேண்டும்’ என்று கேட்டான். அப்படியே பிறக்கட்டும் என்று சிவபெருமான் சிறிதும் போசிக்காமல் வரம் கொடுத்தார்.

தக்கன் அதோமேட்டும் சின்றாலும்? இல்லை. மேலும், ‘நீரே என் மாப்பிள்ளையாக வந்து கல்யாணமும் செய்துகொள்ளவேண்டும்’ என்றும் கேட்டான். அதற்கும் அவர் ஒப்புக்கொண்டார். அவனுக்கு என்ன சினைப்பு என்றால், இப்படி பார்வதி தேவியான் தனக்கு மகளாகப் பிறந்து, சிவபெருமான் தன் மாப்பிள்ளையாக வந்துகிட்டால், தான் அவ்விதத்திலே சிவபெருமானைக்காட்டி மூலம் உயர்ந்தவனாக ஆகிஷ்டலாமே என்பது. ஆனால், எல்லாம் வல்லவரான பரம்பொருளாசிய நமது சிவபெருமானை அடக்குவது என்பது முடியக்கூடிய காரியமா? நாமாக இருந்தால், இப்படிப்பட்ட ஒரு வரம் கேட்கும்பொழுதே, போசித்துக் கொடுக்கிறோம் என்று சொல்வோம். பெருமானே எல்லாம் வல்லவனாக இருப்பதால், போசிக்காமல் எல்லா வரங்களையும் கொடுத்தார். ஆனால், தக்கனுக்கோ இப்படிப்பட்ட ஒரு வரம் கிடைத்துகிட்டதால், அவன்ததில் ஒரு அகங்கதயானது ஏற்பட்டு விட்டது. அவன் கேட்ட வரத்தின்படி உமாதேவியார் அவனுக்கு மகளாகப் பிறந்தான். அதிலே அவனுக்கு ஒரு தனிப்பெருமை. அப்படிப் பிறந்தமகளுக்குக் கல்யாணவயதும் வந்தது,

இந்தக் கதை மீழ்முடைய புராணத்திலே வருகின்றது. இனி, திருமூலதரும் பாடலைப் பார்ப்போம்.

தந்தைபிரான் வெகுண்டான் தக்கன் வேவனி வெந்தழற் அடே புறப்பட விண்ணவர் [யை முந்திய பூசை முடியார் முறைகெட்டுச் சிந்தினர் அண்ணால் சினஞ்செய்த போதே.

'தந்தைபிரான் வெகுண்டார்' என்பதால் கோபம் உள்ளதுபோல் சிவபெருமானைக் காட்டுகிறாரே தவிர, அது இயற்கையான கோபம் அல்ல. இயற்கையான கோபம் வந்துவிட்டால், அதை உலகம் தாங்குமா? சிவபெருமானுக்கு ஏற்பட்ட கோபத்தினால் திரிபூரே எரிந்தது அல்லவா? ஆகவே, இங்கே அவர் சினம் கொள்ளவில்லை. சினம் கொள்வதுபோல் ஒரு நடிப்பு. எதற்காக அந்தச் சினம்? இந்த உலகத்தைத் திருத்து வதற்காக. அதற்கு அங்கினம் வேண்டியதே. இல்லாவிட்டால் இந்த ஒரு பெரிய உலகம் நல்ல மிலைமை அடைய முடியாது. இது எப்படி இருக்கிறது என்றால், நம்பெற்றேர். கள் குழங்கைக்கு வியாதி வாந்துவிட்டால், தக்கமுறையிலே சிகிச்சை செய்வதற்காக வைத்தியிரித்தில் சென்றுகாட்டுகிறார்கள். டாக்டர் அறுவைசிகிச்சை செய்யவேண்டுமென்று சொன்னால், அதற்கும் சம்மதித்து சிகிச்சை செய்கின்றார்கள். அப்பொழுது அந்தச் சிகிச்சையை நாம் ஆர்வத்தோடு டாக்டரைச் செய்யச் சொல்லுகின்றோம்.

இதைப்போலவேதான் இந்தவுலகத்தில் நடக்கின்ற பலவகையான விஷயங்களைக் கேள்விப்பட்டு, மற்றவர்கள்பால் தமக்கு உள்ள அன்பால் இந்த உலகத்தை உய்விக்க அவர் சில காரியங்களைச் செய்யவேண்டி பிருக்கிறது. ஆகவே, தக்கனது வேள்வி தோல்வியடையவேண்டும். அதற்காகவே, தன் மனைவி அவனுக்கு மகளாகப் பிறக்க வேண்டும் என்று கேட்டதற்கும் சினம்

கொள்ளாமல் ஒப்புக்கொண்டார். தன்னை அவன் மாப்பிள்ளையாக வரவேண்டுமென்று சொன்னதற்கும் ஒப்புக்கொண்டார். அதன் பிறகு என்ன செய்தார்? தன் மனைவியை அவனுக்கு மகளாகப் பிறக்கும்படி செய்து, அந்த மகளை யாருமறியாதபடி அழைத்துக் கொண்டுசென்று தாம் திருமனம் செய்து கொண்டார். அதனால் மாமனுக்கு ஒரு அவமதிப்பு ஏற்பட்டது. தனக்குச் சிவபெருமான் தக்க கவரவும் கொடுக்காமல் போய்விட்டாரே என்று கோபம் ஏற்பட்டு விட்டது தக்கனுக்கு. அதனால், அவரைகீக்க நாராயணமூர்த்தியைக் கூப்பிட்டு, தனது வேள்விக்குத் தலைமை தாங்கும்படியாகச் செய்தான்.

இந்தவகையிலேயுங்கட அவன் சிவபெருமானை சிந்திக்கும்படியான ஒருகுழிச்சிலை ஏற்பட்டது. தவிர, உமாதேவியாரையும் அழைக்கவே இல்லை. சிவபெருமானுக்கும் அவன் அழைப்புக் கொடுக்கவில்லை. ஆகவே அந்தவகையிலேயும் சிவபெருமானை இவன் அவமதித்ததாக ஆயிற்று. ஆகவே, இந்தச் சமயத்தில் உமாதேவி சிவனிடத்திலே சென்று முறையிடுகிறார். இவ்வளவு அவமதிப்பு ஏற்பட்டும், நீங்கள் சம்மா இருக்கி ரீர்களே; என? உங்களுக்குக் கோபம் வரவேண்டாமா என்று கேட்கிறார். கேட்டும் அவருக்குக்கோபம் ஏற்படவில்லை. அதற்கு மாருக அன்புதான் ஏற்படுகிறது. அதுதான் இந்த உலகத்திற்கு ஒரு எடுத்துக்காட்டாக ஆகும். அப்படித்தான் பெற்றேர்களும் தங்கள் குழங்கைளிடத்திலே அன்புகாட்டு சிருர்கள். குழங்கை தப்புசெய்தாலும் தாயா வைனுக்கு அதன்மேல் கோபம் ஏற்படுவது இல்லை. ஆகவே, பெருமான் தன்னுடைய இடத்திலே இருந்துகொண்டு, வீரபத்திரனையும், பத்திரகாளியையும் அழைத்து அவர்களைஅனுப்பி அந்தயாகத்தை அழித்துவரச் செய்கிறார்.

ஸ்ரீ நமசிவாயழர்த்தி அச்சகம்.  
— திருவாவடு துறை. —